# MELBOURNE CHRONICLE

**Independent Cultural-Social Periodical** 

| SENGE LIBERIVIAIN      |   | necording the Past for the Future                                  |     |
|------------------------|---|--------------------------------------------------------------------|-----|
| RABBI DR. I.<br>PORUSH | - | Moslems and Jews                                                   | 3   |
| ADELA SHAW             | _ | Jewish Artists of Australia Bertha Buxton                          | 4   |
| ARTHUR MATZNER         | - | Political Prisoner 115029 (Part 2)                                 | 5   |
| SERGE LIBERMAN         | _ | Seventy Years of Yiddish Theatre in Melbourne 1909 — 1979 (Part 1) | 8   |
| SERGE LIBERMAN         |   | Book Review, Come Spring by Maria Lewitt                           | 11  |
| ILANA NAYMAN           |   | Story — The Reunion                                                | _12 |
| ANNE PARRATT           | _ | Poems — A Snake came to my Water Trough Altitude                   | 16  |

**PRICE \$1.00** 

Published by the Jewish National Library and Cultural Centre "Kadimah"

# THIS YEAR AND EVERY YEAR Look to

# Jetsetzeurs

FOR THE LOWEST PRICES TO

## ISRAEL

AND AUSTRALIA'S BEST VALUE
IN OVERSEAS PACKAGE HOLIDAYS

## Jetsetjeurs

18th FLOOR MLC BUILDING 303 COLLINS STREET, MELBOURNE, 3000. TELEPHONE: 62 0041

## Melbourne Chronicle

### Independent Cultural-Social Periodical

JUNE-JULY 1980

No.3 (23)

MELBOURNE, AUSTRALIA

Address for Correspondence: Melbourne Chronicle. 7 Selwyn Street, Elsternwick, 3185, Australia

**EDITORIAL** 

# RECORDING THE PAST FOR THE FUTURE

#### Serge Liberman

The Jew is endowed with a dual talent that borders on the realms of genius. The one is survival; the other — memory. With respect to survival, history furnishes evidence in plenty to render that fact beyond dispute. As for memory, this is less emphatically remarked upon, perhaps because it is not perceived — understandably — to be as pressing.

"Memory" in this instance is not meant to reflect personal recollections of happenings in one's own life — though it is not entirely exclusive of these — but rather folk memory which is the enduring repository of events, traditions, laws and folklore that have been transmitted through the generations — for the Jew, traditionally beginning with the Creation. Within the current of memory is included oral tradition, or oral history, which, outside of basic Biblical or Talmudic tradition, is necessarily diverse and has local colour (the traditions of the Cochin Jew or Falasha or Yemenite Jew will often be quite different from those of the Lithuanian, Galician or English Jew), but it is also fragmentary, regionally restricted and subject to wastage as one generation passes, and past legends, histories and customs are forgotten or unknown or unheeded by the

History be'al peh has major limitations. Which explains perhaps the plethora of written material on Jewish history (and, by implication, on religion, law, literature, folklore, etc.) — both scholarly (Cecil Roth, Ben-Sasson, Elie Kedourie) and popular (Dimont, Potok) — that annually floods the bookstalls and libraries, to repeat, revise and reinterpret events for the modern reader, usually, though not exclusively, Jewish. Koheleth writes that "of the making of books there is no end", but though to him it is yet another instance of futility (or "vanity" as he terms it), in the context of this discussion, the making of books is nothing less than a necessity. For memory to endure, history must be preserved in print.

This may well beg the question, why is this dogged re-recording of history ad infinitum, even ad nauseam for some, so important? Our world is, after all, the here

The "Melbourne Chronicle", published by the Jewish National Library and Cultural Centre "Kadimah", aims to deal with cultural, communal, social, political and religious issues of interest and relevance to the Jewish community.

In keeping with this aim, the "Melbourne Chronicle" invites contributions of articles, poetry, short stories, critiques and reviews from all interested members in the community. In particular, it seeks to serve as an outlet for local creative literary talent.

The opinions expressed by contributors to the "Melbourne Chronicle" are their own and do not necessarily represent the views of the editorial committee or of the Kadimah organisation.

and now, a world ridden with social, religious, racial and national conflicts, and with revolutions, coups, ideological rivalries and power struggles often far removed from everything that has gone before. To the answer that by understanding the past we may come to know how we reached the present, one may reply, "Fine, so I understand, but that does in no way alleviate the evils I have just enumerated". Or to the other answer that, by knowing the past, men might learn not to make the same mistakes, one may say together with the cynic that the only thing one ever learns from history is that one can never learn anything from it. There is logic of a kind in the retort and one not merely confined to the history-hating high-school student swallowing knowledge for the sake of examination success.

There are other, more positive, answers to the question, but the one carrying most potency is that the study of history (that is, the recording of events and their ultimate preservation as memory) has to do with nothing less than the acquisition and maintenance of both national and individual identity, and, at a more basic level, with a people's very survival. History — for the Jew, even more than language — becomes

something shared, both vertically through and horizontally across time. It is the cement that binds the Yemenite to the Australian Jew, the Italian to the English Jew, however different and mutually exotic everything else — their customs, dress, behaviour, world outlook, folklore and even synagogue ceremonies — may be. Accepting oneself as a descendant and carrier of the Jewish people's past — allowing for halachic rulings — is what distinguishes the Jew, more than his language, his physiognomy, his culinary tastes and even more than his belief in God (an atheistic Jew still remains, legally, a Jew). Through knowledge of one's history is one's identity the more likely to be consolidated, and through the consolidation of that identity is his survival as a Jew more readily assured.

The point will not be further elaborated.

What obtains on a large scale, however, holds also on a lesser one. And here we turn to the local Australian scene.

Barring any major international or local upheavals, it is probable that Australian Jewry will both remain relatively static in number (although some would predict a decline) and become more homogeneous. Traces may well remain, in one or two or three generations, of Anglo-Saxon or German or East European origin, but these will inevitably be far less pronounced than at present. The growth and influence of the Jewish day-schools may impede the trend to some extent but it would be against the grain of proven historical experience if the children and grandchildren of many of today's avowed Jews shall not have drifted away from Jewishness by default, outmarriage or conversion. This is in no way to condone such an eventuality but merely to reiterate a sociological fact (thereby affirming that history does have something to teach). There may also be new Jewish immigrants to Australia in the future (the source of which cannot at present be predicted - one is referring here to mass migration rather than small trickles as are now coming from Russia), but in the main, the principles of stasis and evolving homogeneity shall not be much disturbed.

The future task shall be to strengthen the Jewish community - if its survival is to be regarded as a high priority so that "wastage" shall be kept to a minimum. Unable to depend upon the influx of large outside numbers into the community as occurred in the peri and post World War 11 period, two other means, essentially interdependent, shall need to be relied upon - education and the forging of a tangible identity. The reliance on education - Jewish education in depth and in breadth, inclusive of history, religion, literature, language (Hebrew and/or Yiddish), custom, law etc. is self-evident and shall not be dwelt upon except to add that successful Jewish education shall contribute to one's identity as a Jew. But a human being, as well as belonging to a genus, (in this context, Jew), needs also to belong to a class, that is, to a smaller, more homogeneous, well comprehended community in which he encounters similar images of himself (here, Australian Jew). There are sub-classes, to be sure, for example, Mizrachi Jew, Lubavitch Jew, Liberal Jew, and for many, these sub-classes may suffice in terms of providing a secure unfettered identity. They are, perhaps, the fortunate ones in that they may be spared the heart-searching of less committed Jews. But they do not represent the majority whose identification takes the form of less tangible and organised means. If asked the right question, the latter would certainly regard

themselves as Australian Jews (or Jewish Australians — though it is not our intention to avow a Jew first or Australian first); but the next question, a more subtle one, would be whether they were Australian Jews by virtue of their place of domicile alone or of a deeper identification based on an understanding of how they became Australian Jews. No idle question this. For it turns the face once more to the history of one's people, in this instance, of the Jews in Australia.

Much has been written about Jews in Australia. The journals of the Australian Jewish Historical Society, for example, are dedicated to this purpose. Also there exist substantial volumes by, inter alia, the late Rabbi L. M. Goldman and Hirsch Munz, by Rabbi Israel Porush, Rabbi John Levi and Dr. George Bergman on Australian Jewish history dealing with Jewish communities, synagogues and other institutions. A. projected bibliography of Australian Judaica lists over 100 volumes in English written by Australian Jews about different aspects of Australian Jewry, quite apart from many works of fiction and poetry in English and Yiddish and of works about Jewish subjects by non-Jewish writers. Added to this are numerous pamphlets, sermons, reports, minutes and correspondence books of various institutions which provide the raw material for a host of historical studies into the community. Also, a number of projects known to this writer have either been completed or are currently under way, among them an unpublished study of the Kadimah, a preliminary survey of the Yiddish theatre in Melbourne, a venture into the history of Shepparton Jewry and research by a scholar currently visiting Melbourne into the visits of emissaries from Jerusalem to Australia before World War 1, into "Yiddishkeit" in Australia, (by which he means religious Jewishness), and into the history of synagogues in Australia. All of these may seem parochial studies when set against analyses of, say, the emancipation of Jews in eighteenth-century Eastern Europe or the mass migrations of Jews in the early years of this century. Granted; but it is from a mass of such small studies that the requisite information, scholarly assimilated and presented, may be incorporated into a larger more unified whole that may give the reader an insight into the past of the society in which he lives and with which he may come to identify.

But the writing of history is not an activity left to others, to "them", whoever "they" may be. Very few of those who have written on Jewish history in Australia have been trained historians or sociologists. Much of the work has been voluntary, performed by dedicated dilettantes (and no disparagement is intended by the word) who have flipped through page after page of old newspapers, who have rummaged through stacks of synagogue files, who have followed chance leads to make new discoveries, connections, contributions. Until a chief arises to erect the grand edifice—the definitive history of Jews in Australia—a thousand Indians shall have had to lay the foundations. It is a field open to all who have the slightest curiosity into the local past.

So much for the writing of history which depends upon active research, though much more could be said. Also vital is the recording of history by those who have lived (or created) it. That is memoirs. The post-war period has seen a large influx of Jews into Australia and a revivifying of local cultural, communal and religious life. Yet, lamentably, few have seen fit to describe their passage to Australia, the conditions as they found

them, their difficulties, suspicions, conflicts, ambivalences, successes, etc., that they must have known. Each life is a thing unique; each life is a book; and only a stone has no story to tell. Personal recollections, observations and reflections are valuable historical documents which not only instruct later generations in the events and tenor of times past but establish a chain of historical continuity which is what memory as defined above is all about. As in the previous editorial which dealt with the Holocaust and cited Simon Dubnow's plea to record the bestialities of the last war, his words will here be invoked again, albeit in a different (mercifully different) context — "Write it down!"

The study of Australian Jewish history, concurrently with that of Australian history and Jewish history in general, coupled with the creative activity involved and the enhanced self-awareness of Jews as part of a continuum may yet strengthen the self-identification of Jews as Jews and unleash a deeper and broader cultural activity in which, it is hoped — in emulation of the American model — literary creativity may be one of its finest and most consolidating fruits.

Given the success of the enterprise of recording history and thereby storing memory, that second talent, survival, as a community, may the more readily be realised.

## **MOSLEMS AND JEWS**

Rabbi Dr. I. Porush

There are some 600 million Moslems of many races and nations in the world, occupying a vast area of the globe, controlling immeasurable natural wealth, and flourishing, it seems, in a process of expansion and revival, whilst the Jews can muster only 14 million souls, occupying a tiny strip of land and otherwise fragmented and scattered over the four corners of the earth, always in danger, always struggling for survival.

The present relationship between the Jews and the Moslems can only be described as deplorable — a "Milchemet Achim", a conflict between brothers or, more correctly, between cousins. Is it not sad that the recent resurgence in Iran of what looks like an Islamic Regeneration should have generated intensified hatred against Israel?

The story of the genesis of Islam in the 7th century C.E. breathed, at least for a while, a different spirit, and so did many older parts of the Qoran, the Islamic Bible.

Mohammed, the founder of Islam, not only thought highly of the Bible (which he knew only superficially, making many mistakes when quoting therefrom) and its precepts, he also related himself directly to the teachers and the teachings of Judaism and the ancestors of the Jewish people.

He venerated the Patriarchs of Israel, especially Abraham who as the father of Ishmael was the progenitor of the Arabs, and acknowledged the Hebrew prophets and their messages, just as he recognised Jesus as a true prophet. He borrowed many of the doctrines and ethical laws of the Hebrew Bible, and above all the monotheism of Judaism in its pure form. He expressed admiration for the "People of the Book" (meaning the Bible), an expression which has become an epithet of the Jews' love of learning.

Mohammed had hoped that the Jews — their number in the Arabian Peninsula was considerable — would acknowledge his divine mission and joyfully follow his banner. The Jews, however, could never believe that a gentile prophet had been appointed by G-d to supersede Moses and to abrogate the Eternal Torah, and to spread the new revelation throughout the world.

His attitude to the Jews and to their teaching thereupon became hostile. He moved away from Judaism. He replaced the Sabbath with the Friday as the day of rest, and introduced five daily Services instead of the original three. He turned against the Jewish communities in Medina, who failed to welcome him, and all but destroyed the many Jewish settlements on his furious march of conquest. The admirer became an enemy; the teacher was branded as an "infidel".

The word "Islam" which is related to the Hebrew word "Shalem", i.e. complete, denotes "complete Submission" to the Will of G-d. The confession of the Moslem is very simple: "There is no G-d but Allah, and Mohammed is the prophet." Of course, the Qoran prescribes also laws and rituals which Moslems must observe, such as the circumcision (Ishmael was circumcised by Abraham at the age of 13), to practise charity and hospitality, to fast during the month of Ramadan, to go on a pilgrimage to the holy city of Mecca, and to pray five times daily with the face turned towards Mecca. In passing: The original order was, as in Jewish custom, to face Jerusalem which was recognised as a holy place since Abraham was commanded to sacrifice there his son Isaac - the Qoran mistakenly speaks of Ishmael instead of Isaac as the sacrifice. The prohibition to eat pork and blood and the practice of a kind of "schechitah" are obviously derived from Jewish observance.

In his book "Kuzari", Judah Halevi describes the voluntary conversion of the King of the Chazars to the "truest religion" Judaism after having heard expositions of the other faiths, Christianity and Islam, and puts into the mouth of the Moslem Scholar the following presentation of the essence of Islam: Unity and Eternity of G-d the Creator of Man, the spirituality of G-d, the acceptance of the Qoran as the Speech of G-d and of Mohammed as the "Seal of the Prophets" who abrogated all previous laws and invited the nations to embrace Islam, and that the pious will be rewarded in Paradise and the disobedient condemned to dire punishment.

Islam, being strictly unitarian - no images are, for

instance, allowed in the Mosque — has not been regarded in Jewish law as idolatrous. Maimonides, who lived among Moslems, goes out of his way to stress that the Moslems believe in One G-d only and, unlike Christianity which accepts the doctrine of the Trinity, is a pure monotheistic religion, a ruling which has consequences in Halacha.

Islam and Judaism have had many fruitful contacts on the long roads of their histories. The fate of the Jews under Islam differed from age to age and from country to country. Generally, however, one can say that there was much less Jewish persecution under Islam than under the Christian Church.

In Spain and in the Orient there were long spells when the two Faiths lived together in fruitful harmony and shared thought and culture, theology and skill. When persecution in Europe was at its worst, Jews could find refuge in Islamic lands amidst conditions which enabled them not only to practise their religion but also to be creative in philosophy, science and

politics. It is equally true that in many lands, such as Yemen, the Jews suffered on the other hand severe degradation and restriction for centuries on end.

Islam as a whole did not undergo a "Religious Reform" or a "modernisation" in recent times. Some of the Islamic nations in the Middle East, notably Turkey, have tried to sweep away the ancient landmarks of their tradition: polygamy, the harem, the veiling of women, some of the harsh laws of the Qoran, the prohibition of alcohol and so forth, i.e. to "Europeanise" their societies in law and appearance. But by and large the Western progress has by-passed most of the Moslem peoples. When reforms were introduced forcefully and at high speed by the Shah of Iran, the conservative religious leadership revolted against this "falsification" of Islam and was able to oust the Shah and to stimulate the "Islamic Revolution" in the face of a surprised world. Only time will reveal the significance and the consequences of this revolution for Israel and for the whole world. The fate of Jerusalem, in particular, will thereby be highlighted.

## BERTHA BUXTON

#### Adela Shaw

BERTHA BUXTON is a petite lady, with a deeply sensitive personality, who has a warm courteous manner and gives the impression of being a good doer in everything she handles and does. This is a true compliment to her abilities as an artist, in which work she likes to communicate with the viewer.

Bertha, who came to Australia from France in 1939, studied art at the National Gallery of Victoria and also with the prominent Master, George Bell. He was the teacher from whom she learnt the importance of drawing in which she distinguished herself.

She has returned to France on a number of occasions, to attend the Academie de la Grande Chaumiere to study under Professor Aujame and the Academie Julian, and to work with Mac Avoy, Pierre Jerome and Claude Schurr. Surrounded by these artists, she is stimulated in her desire to create remarkable works of art and to master the extreme delicacy of touch.

She began to love the modern technique in all media and wished to conquer it entirely. She has done so over the years of creativity using her imaginative and disciplined manner.

In 1969 Bertha had her first one woman exhibition at the Halmaag Galleries, Melbourne. Since then she has devoted her time entirely to her painting and translates the spirit of her own language and her own expression in landscapes.

She has travelled extensively throughout Australia; always sensitive to nature, she has fallen in love with the Australian landscape in its endless variety. She is equally at home in oils, pastels, gouache and acrylic, but prefers a the medium of oil in which she achieves a wonderful transposition of her experiences to canvas, always imbued with her inborn sense of colour. Her landscapes are currently exhibited in a number of important galleries.



Bertha has made a masterly progress by devoting all her energy and power to her art and looks only at the beautiful side of life through the splendour of her brush.

Her work is very much appreciated and is represented in a number of private collections in Australia as well as being recognised and acquired by overseas collectors in New York, Western U.S.A., Tokyo, Nagoya, Canada, Italy, Norway, the Philippines, New Zealand and in her native France, in Paris and in the Chateau de Fourolles. She is also included in the Lansdown Edition of "Artists and Galleries of Australia and New Zealand" edited by Max Germaine.

## **POLITICAL PRISONER 115029 (Part 2)**

#### **Arthur Matzner**

Next morning at five o'clock I set off again; this time with the miller who put the horses to a cart in order to accompany me. In biting frost we travelled towards Spisska Nova Ves. The journey took five hours. Stiff with cold we finally arrived at a small inn. Carefully I enquired about the safest and shortest route to Kezmarok, where I was supposed to meet my parents. Together with my faithful companion, the miller, (who insisted to come with me as my guardian angel) I took a bus and proceeded in my journey. Night was falling when we alighted from the bus. I took leave from my kind companion and eventually found the place where I met my parents. They too had crossed illegally the border between Yablunkov and Cadca.

A week later, two of my brothers also crossed the Polish-Slovakian border. Thus all of us were happily reunited; my parents, four brothers and my sister with her husband; my eldest brother was in Prague at that time. At the same time my fiancee too managed to cross illegally the border between Tesin and Frydek. She left for Kromeriz where after many, many months she was united with her parents.

Life in Kezmarok was more or less quiet. It is true that here too various restrictions were enforced, but in comparison with occupied Poland life in Slovakia seemed to me like heaven. Letters from my fiancee came regularly. In 1940, in early February, she asked me in a letter to come and visit her in Kromeriz. I accepted the invitation. On the 14th of February I crossed the border of Slovakia and the Protectorate between Cadca and Stare Hamry, from where I travelled to Kromeriz. It was a joyful reunion.

My visit was supposed to last one week; fate. however, had different things in store for us. My fiancee and her parents persuaded me to stay in Kromeriz for good. Days and weeks passed and I was still without work. My occupation consisted in keeping my fiancee company. Among other things we went shopping together. On one of those outings I met the owner of a large store, where they sold groceries and building materials. Adjoining a large storeroom there was a factory for the production of concrete pipes. This is where I started in May 1940 as an administrative clerk. It was just a part-time job; I worked only in the afternoon. In the mornings I was walking around the storerooms, watching attentively the work of experienced master-workers. A few days later I tried my luck as a cement worker. I produced a cement pipe and lo and behold, it did not fall to pieces. This successful experiment encouraged me to further action.

From this day on I worked as a cement worker in the morning and as a clerk in the afternoon. Thus I made more money. I was happy in my work and it seemed that my boss also was satisfied with me, because at every fortnightly pay-day my salary increased. And so week after week passed in a monotonous

way. I only knew the way from home to work and back again. In the evening, my fiancee and I used to take short walks in order to be back in time, because Jews were not allowed to be in the street after 8 p.m. It was necessary to adhere to all restrictions, as even the slightest violation of the existing ones meant the concentration camp and my turn for that would come soon enough. Nevertheless, early in July I committed a "terrible crime". It was on a hot Sunday afternoon when my fiance and I went for a walk. In the nearest cakeshop my fiancee bought two cones of ice-cream. I ate it and only a few minutes later I felt faint. Therefore we returned home immediately; the nearer we came to home the fainter I grew. In this condition I failed to notice that we had crossed a small public park in front of the Komensky school in order to take a shortcut home. That was a "terrible crime" as Jews were not allowed to enter any public place with "greenery". The next day I was denounced to the local Jewish administration. My case had a very lucky ending as the punishment was mild. A severe reprimand by the chairman of the Jewish administration.

I am a doctor of law and I had the opportunity to see and hear lawyers of repute at the Faculty of Law at the Masaryk University of Brno. But I never knew that walking through a small public park could constitute the factual essence of a criminal act, but **only** if the person concerned belonged to a certain race. Those were the "civil rights" of a citizen of the great German "Kulturvolk", who wanted to spread this ruinous culture all over the world.

Early in July my fiancee left for Prague. Her girlfriend found her a good job in a shoe-shop. From this moment on my lifestyle became even more monotonous and sad. Here I have to describe a small "disaster" I met with. However, future events proved that this so-called "disaster" was really a blessing in disguise and probably saved my life.

The High Holidays were approaching which that year fell on the third and fourth of October 1940 (Monday and Tuesday).

I had an agreement with the manager of the storeroom to leave on Friday the 30th September, 1940 for Prague to visit my fiancee. My boss did not know about it. (Our storeroom with building materials was about 500 metres away from the main shop and the boss visited us only rarely).

The reunion with my fiancee in Prague after four months and with my brother after two years was a very happy one. Monday the third of October, I registered with the Police Department in the Jindrich St., as was every citizen's duty.

Here I met with a frightening surprise. I was taken to a different office, where two police-officers, seated behind desks, welcomed me with a downpour of insults. I was informed by those two kind gentlemen that the offence I had committed was to have left my permanent place of residence (Kromeriz), which, from the 1st of October was prohibited for Jews by one of those perverse new laws. The police officer in charge immediately passed the sentence: a fine of 2,000 krowns or a fortnight in prison. In vain did I try to explain

Part I of this article was published in the preceding issue of the Melbourne Chronicle No.2 (22) (April-May 1980)

These memoirs were written in 1945 while the author Ju Dr. Arthur Matzner was convalescing at the hospital at St. Ottilien following liberation

logically that I was innocent. I presented my return ticket from which it was evident that I had left Kromeriz on September 30th, that is to say on a date when this prohibition was not yet in force. The commissioner's answer was simple: "One word more and out you go".

I was treated like a common criminal. I must add that the fine of 2,000 krowns was — according to the Public Proclamation — the highest admissable penalty. I am under the impression that the Police station in Jindrich St., at the time, was administered by an "elite" of Czech Nazis and Fascists. I borrowed the 2,000 krowns from my fiancee's employer and paid the allotted fine.

Now comes the heart of the matter: Since, dated from the 1st of October 1940, Jews were not allowed to leave their domicile, I was unable to return to Kromeriz. This was a most awkward situation, because I really felt deeply grateful to my employer in Kromeriz, who had given me a job at a time when it was impossible for me to find work.

There was nothing I could do than to apologize to him in writing for having to terminate my employment in this unexpected way. (Subsequently I was told that only a few weeks later my employer in Kromeriz had been arrested by the Gestapo, taken to a concentration camp, where he died.)

Had I stayed in Kromeriz, I would have been evacuated already in June 1942 to Theresienstadt (Terezin) and from there most probably to the East. Today I know that this would almost certainly have meant death. In Prague, however, I managed to stay much longer.

I moved in with my brother, who, after his escape from Hlucinsko, hit upon the idea to return to a craft he had learnt in his youth: producing the uppers for shoes. He bought a cutting-machine and soon had so much work that he could not fulfil his orders in time. At once and with gusto I set to work as apprentice to this trade. After six weeks I was able to produce my masterpiece—a pair of uppers—completely by myself.

Winter was approaching and knee-high ladies' boots came into fashion. We were kept so busy that we worked day and night. My brother was pleased with my work and I myself was satisfied to have learned again another trade.

After seven years of courting I got married on the 9th of March 1941.

I did not stay long with the shoe-trade; thanks to a chance-meeting I changed my trade again and became a clerical worker. It was early in March 1940. I had been invited for dinner to my wife's employer. Walking along, deep in thoughts, I bumped into a pedestrian. While we both expressed our apologies I recognized in him the eldest brother of the three "Chudy", who - as refugees - had passed through our house. We both were happy to meet again after two years. During our conversation I learned that Mr. Chudy worked in the office of the Jewish Religious Community. He advised me to put in an application for a job with the J.R.C. and he promised to do his best to have my application favourably received. In this way he wanted to show his appreciation for the hospitality and kindness that he had enjoyed in our house near the border. I hesitated, not knowing how to decide. I knew that my brother would not welcome my decision to leave his workshop. On the other hand a job with the Jewish Religious Community would have certain advantages for me.

After some consideration I decided for the job in the J.R.C. I applied for it and started work on the 6th of April 1941. I worked as an administrative clerk in the Central registry office. As it turned out later my choice proved to be the right one. I was happy in my work. It was just the period of time when one anti-Jewish law followed the other. The official Jewish newspaper of the Jewish Religious Community was nothing else than a collection of prohibitions. The decree that Jews must only live in certain districts of Prague, like for instance Prague IV, later also II and XII, had practical consequences for me.

I moved into Klimentska St., Prague II. Soon afterwards we met a family living in the same house. I mention this circumstance because that lady (and her daughter) showed us so much kindness that we are forever in her debt. She cared for us as if we were her own children. She didn't forget us even when we already lived in the ghetto. Since she was an Aryan, she was not allowed to send us parcels to the ghetto, thus exposing herself to great personal danger. She wrote me a letter even to the concentration camp and sent a few parcels; unfortunately, I never received them, because a certain member (of the organisation Todt), to whose address the parcels were directed had been transferred at this time, so he couldn't deliver them to me. At this moment as I am writing these lines I know nothing positive about the fate of this lady, of our "mamina" as we called her. I only know that she was arrested by the Gestapo but released after three weeks. I hope I'll soon see her again to be able to reciprocate her kindness.

In September, the memorable decree of the external labelling of Jews was issued; we were obliged to wear the yellow star of David with the inscription "Jude" on the left side of our outer garment. So we were back in the Middle Ages. I remember exactly the day when for the first time I stepped out into the street of Prague wearing this label. I was not ashamed of the yellow star and I did not feel humiliated. Those who invented this labelling should have been ashamed for they changed the 20th century back into the Middle Ages. The majority of the Czech population behaved extremely correctly. It was not the person wearing the label who was considered an inferior creature. And today I can make the statement that my label served several times to my advantage.

One month later, in October 1941, the liquidation of Jews in the Protectorate started. The so-called "transports" began. That is to say, the enforced evacuations of Jews from Prague and later from the entire Protectorate. This is how it was done: each time one thousand Jews were issued with the "invitation" to appear with luggage no more than 50kg in the old Exhibition building in Prague VII. The personnel department of the Jewish Administration had enrolled me against my wishes — with 25 other clerical workers into the group which was responsible for the smooth expedition of these forced evacuations from the Exhibition building.

It was terrible to look at these wretched people together with the remainder of their possessions: old people, the sick, the young and children were lying on the dirty floor surrounded by their meagre possessions. One thousand people went towards an uncertain fate. It took three days to expedite them. On the fourth day at dawn the loading into the railway carriages on the Bubenec railway station began. It was heartrending to

watch this slowly moving crowd leaving the Exhibition building, walking towards the railway station — escorted by ragamuffins and police. It looked very much like the beggars march from "the Beggars Opera".

Every evacuee had to hand over at the Exhibition building the keys of his house or flat, food ration coupons, all personnel documents, war medals, insurance policies, documents of bank deposits, gold, silver, money and watches. We (the personnel officers of the Jewish Administration) worked under the permanent supervision of the SS, who gave vent to their sadistic impulses on the suffering participants of these transportations.

The most dreaded of them were "Hauptscharfuhrer Fidler" and "Scharfuhrer Heindl". I saw Fidler tread on the feet of a two year old child to make the mother confess whether she had money hidden in her luggage. I can't describe all the frenzies of these sadistic men. The first five "transports" went to Lodge; a few people were spared the miseries of this journey into the unknown, — they died already at the Exhibition building.

On the first of December 1941, one thousand young men were called up; they were the first transport to Theresienstadt. These were the pioneers of our modern ghetto. My eldest brother was one of the young men. A fortnight later it was my sister-in-law's turn. The conditions in Terezin were unknown to us. It was strictly prohibited to have any contact with this town. In spite of this early in 1942 the news trickled through to Prague that 16 young men were publicly executed in Terezin. The "crime committed" was identical in all cases: contact with Prague by writing letters.

In February 1942 the first transports from outside Prague began. The first went from Plzen. In icy-cold weather the Jews from the entire district of Plzen started their journey into the ghetto. Several of the participants died in the assembly hall, others died on the train.

Transports went from Prague, then Kladno, then Prague again, then Ceske Budejovice, etc. In this manner I came to know all the so-called regional cities in the Protectorate, because I had to assist everywhere with the expedition of these transports. In the course of these sad expeditions I learned to know Plzen, Kladno, Hradec Kralove, Tabor, Mlada Boleslav, Brno, Olomouc, Moravska Ostrava and Uhersky Brod.

The year 1942 brought us sad news. In March my wife's only brother was arrested in Zlin and taken to Auschwitz (Osvecin). Three weeks later the news of his death reached us. At the same time my parents in Slovakia informed me that my brother and brother-in-law were taken to Poland. In May of the same year we experienced the aftermath of Heydrich's assassination. At night the SS played havoc in the Jewish habitations. K. H. Frank (the Protector) issued an order to annihilate the Czech intellectuals. This was the time when Lidice was razed to the ground. The lamentations of its women and children, the innocently spilled blood of its men clings to the hands of every Nazi. Lidice will forever give evidence of Nazi bestiality and sadism.

In June the transports from Olomouc started. In the first of the four transports from Olomouc the parents of my wife were included. In order to ease those fateful moments I did my best to help them wherever I could and as much as my limited means

allowed. With tears in my eyes I bade them farewell at the railway station. That was the last I saw of them. From Terezin they went eastwards, where they too became victims of the Nazi holocaust.

Weeks and months passed by. Transports were leaving continuously, prohibitions and restrictions of food rationing were increasing. A good night's sleep was an unknown luxury since no-one knew when his turn came. No-one knew when he will have to leave his home and set out with his 50kg of "possessions" on the journey to Terezin. Many a Jew chose voluntary death in preference to the ghetto.

Towards the end of February 1943 the last "country" transports are being expedited from Uhersky Brod and thus all country districts of the Protectorate are "cleansed". Those who remain are either the so called Aryan half-casts (children from mixed marriages) or mixed marriages. There are fewer and fewer "stars of David" in Prague and by the end of 1943 out of 45,000 Jews only a few thousand are left.

The year 1944 started with sad news. From Poland came a letter from one of my cousins in which she informed me that two of my uncles (my father's brothers) with their wives and children had been killed in a small village near Krakow. They had become victims of Nazi atrocities. At the same time I heard that transports of Jews from Slovakia were now in full swing. Therefore I advised them to hide in a small mountain-village. Even at this moment I do not know, whether they took my advice. It is at present my most anxious worry to find my parents, my brothers and sister and my wife.

In May 1944, only about three thousand "reinrassige" (the pure race) Jews were left in Prague. By the end of this month news came from our Jewish Administration, that these remaining people would soon start on their journey to Terezin. And indeed, early in June, the last three large transports left Prague for Terezin. I was included in the third one. On the 10th of June 1944 I made my appearance with my wife in the Exhibition building. The moment had come when I had to "expedite" myself. In the early hours of the 13th of June we boarded the train and silently said farewell to the "hundred spires" of Prague. We all had but one thought on our mind: Will we be allowed to return to our beloved "mother Prague". The new statistics will give a frightful answer to this question.

By midday of June 13th we arrived in Terezin, where — after two and a half years — I met again with my brother. The first sight of this newfangled ghetto was terrible. The inevitable initiation of every newcomer was the "accommodation" in the dirty attics of the huge (former military) barracks. I thought that all the fleas and bed-bugs of the entire world had assembled in Terezin.

I find it impossible to describe here in detail life and conditions in Terezin. It would be a topic too complicated to write about. It was a town of the sharpest contrasts. The town of "straight-lined streets and crooked ways". On one side a coffee-lounge with music, theatres with prominent artists, concerts by well known musicians and singers, lectures given by medical and legal men of authority, promenade concerts, and on the other side thousands of people starving to death. The SS liked to make films in Terezin, but only of what they found suitable for their purpose. Hosts of old people would crowd at the refuse tips to find some potatopeelings; such things, however, were never filmed. Such sights did not suit their criminal propaganda.

On the 3rd day after my arrival, I was lined up for work. Every morning at 5 a.m., accompanied by a Czech gendarme we would be marched out to the workplace about 2km away from the main gate. There we worked with spade and shovel. After years of continuous fear, uncertainty and nervous stress, this physical work in the fresh air was a real holiday for me. I stayed in this working unit about six weeks. In August I became a member of the police force in the economy division of the Jewish self-government. The activity of this police force consisted in the permanent checking of the economical departments of the ghetto, in particular the distribution of food, checking of kitchens, bakers, butchers, grocery-stores, storage of bread, stores, hospitals, etc. The range of activity was indeed a wide one. My strict and honest checking brought me also success and at the same time pleasure from hard work.

Soon I was known as a straightforward, uncompromising and unapproachable controller. As time went by I "earned" for myself a lot of enemies in the ranks of cooks, bakers and butchers. But I never gave up my principles that the work of the economical police could only then be useful for the community if carried out honestly. I lived with my wife very modestly and it happened more than once that we did not satisfy our hunger. Cooks, bakers and butchers all offered me different food-products; but all these temptations were

useless. I left Terezin for a concentration camp with a clean conscience; I never accepted any bribes from anybody.

Like everybody else my wife lived in different barracks in a cold attic right through the winter. In the ghetto of Terezin men and women were separated. Only the big wigs or those who enjoyed some favouritism with the notables were living together. During all the time we spent in Terezin my wife was engaged in physical work (in the wood-depot, joinery, cleaning of old people's homes, hospitals, etc.).

In September 1943 I experienced the most upsetting days in Terezin. From the commandatur came the order to send a transport of 5,000 people from Terezin to Birkenau; at that time I didn't know yet that Birkenau was in fact a part of the notorious concentration camp of Osvecin (Auschwitz). I was not included in this transport. After this transport had left, life again took its ordinary course. In May 1944 a new upsetting event befell us. The "Commandatura" again ordered three more transports with two and a half thousand people each to leave Terezin. My brother and his wife left Terezin for Birkenau in this transport. Unfortunately I don't know anything about his fate.

(To be continued)

## Seventy Years of Yiddish Theatre in Melbourne (1909-1979) — Part I Serge Liberman

In 1892, there arrived in Sydney a very young man, a worker from Warsaw, named Chaim Reinholz. Having a fine voice and being familiar with the stage, he succeeded in becoming involved with the English-speaking theatre. He toured about the cities with a number of theatrical troupes, on one occasion, while in Hobart, vanishing from the troupe and surfacing at the Hobart Synagogue on Rosh Hashanah and Yom Kippur to conduct the prayers when the congregation had no-one to lead them. In 1905, Reinholz received Abraham Goldfaden's "Shulamis" which he had earlier not known. It excited him considerably and he decided to have it performed. Together with two ladies who knew a little Yiddish, he established a choir of thirty people, all of them non-Jews and rehearsed the piece with them. His own role he sang in Yiddish, as did, in parts, his two companions. Everyone else sang the text in English, the text having been specially translated for them. Reinholz, to his credit, did try to teach his non-Jewish singers the Yiddish text, but without success, for at the performance, they either forgot the Yiddish or so badly mutilated it that no-one in the audience knew what language they were using.

Thus, in 1905, in Sydney, was conducted the first Yiddish performance in Australia.

For Reinholz himself, it was the first and last attempt at staging Yiddish theatre, although he did give recitals of Yiddish songs for the benefit of Jewish communal institutions. He wrote songs of his own as well, mostly dealing with Jewish life in Australia, but in later years these ceased to be sung, disappearing finally into oblivion.

On Monday 2nd November 1908, there arrived in Melbourne the actor Samuel Weisberg who came with

the intention of founding a permanent Yiddish theatre in Australia. He had been born 46 years before on the 1st of May 1862 in Pyotrkov in Poland and by the time he arrived in Australia he had wandered throughout half the world with Yiddish theatre troupes. It had been on a friend's recommendation that he came to Australia to test his luck in creating a local Yiddish theatre. That may have been his ultimate dream but he soon came face to face with reality.

In an autobiographical sketch,1 he writes as follows:

I arrived in Melbourne in November 1908 on the "Vulcania". As I disembarked, I was approached by a distinguished-looking Jew with a fine patriarchal beard, and he asked me, "Are you Mr. Weisberg?"

"Yes," I replied.

"My name is Malinski. I received a letter from London informing me of your arrival and requesting that I should meet you."

I was pleased indeed by his cordial greeting and by his warm welcome to the new land. I thanked him sincerely and Mr. Malinski took me home with him and introduced me to his wife and six lovely daughters. The table was prepared for dinner and the atmosphere was a festive one, as though they were awaiting some important guest . . .

Mr. Malinski was an intelligent, easy-going, peaceful man. He was of the kind that one can only respect. Sitting at the table, we chatted naturally about different things. When we had finished, we went into his garden which was blooming with flowers to catch a breath of fresh air.

It was a very hot day. As we sat on the garden bench, Mr. Malinski said to me: "Mr. Weisberg, according to the letter which I received about you from my brother, I know precisely why you came to Australia. I honestly regret to tell you that you have made a big mistake."

"You believe then, Mr. Malinski, that I shall not be able to organise a Yiddish theatre here?"

"Yes."

"Are there no Jews here?"

"There are, there are. But very few. In all of Melbourne there are only some 200 families. Most of these are English Jews or Jews who have been here more than fifty years and who do not understand — or do not wish to understand — Yiddish. Besides that, they are dispersed in all corners of the city. And where do they come together? In the synagogue; and that only twice a year, on Rosh Hashanah and Yom Kippur."

"Do you have no club? No cultural institution?"

"Regrettably, no."

"Is there no working-class here? I mean, Jewish craftsmen?"

"There are some, but very few."

"And where do they meet?"

"There are two Jewish hotels — or, as we call them, boarding-houses — and there they come to eat or to play cards . . . and to bet on the races."

"As I see it then, Mr. Malinski, I have been mis led, fooled. I met an Australian Jew in London who told me that there are more than 10,000 Jewish families here and more than 8,000 Jewish families in Sydney, and that should I perform in Yiddish theatre in Australia I would make a fortune in a very short time. And as I have always been a pioneer throughout the world to open a way for Yiddish theatre, I did as he suggested. And now I seem to have fallen in quite badly. I have travelled 12,000 miles, lost so much money, so much time, left a wife at home. Think of my disgrace in the theatre world; I'll be the laughing-stock of them all that I should have made so bad a mistake."

I sat for a few minutes in bewilderment and said nothing.

"I am sorry, Mr. Weisberg, that I have caused you so much distress," said Mr. Malinski. "You asked me, and I had to tell you the truth."

"Oh, no Mr. Malinski. You have caused me no distress. I am a different sort of man than you think. I shall see for myself what I must do; I shall yet make Jews out of gentiles. I shall yet stage Yiddish theatre for them. And now, Mr. Malinski, you told me that there are two boarding-houses where young men, workmen, come together. Could you please show me where they are? I wish to visit them."

Following the directions of Mr. Malinski, who himself declined to accompany Weisberg because of the "bad repute" attached to the boarding-houses, Weisberg walked along Cardigan Street in Carlton where he met a man whom he "recognised immediately to be a child of Israel."

This fellow-Jew took him to the boarding-house where Weisberg introduced himself as a tobacconist from London. But the ploy failed. As he writes further:

In the dining-room stood a long table surrounded with chairs. At about six o'clock came the diners, all young men with different occupations — tailors, shoe-makers, carpenters, tobacconists. As the guest, I was placed at the head of the table. The landlord, Abraham Berman, introduced me to the others and told them I was a tobacconist. At the table, the men spoke with enthusiasm mainly about the races, for the following day was to be the "hag ha'susim", the Melbourne Cup. The young man who sat on my right also came from London. His name was Reinholz . . .

As we spoke, several other Jews approached to play cards. One Jew entered whom I immediately recognised as Mr. Lubransky. I pretended not to notice him, but he asked, "And who is this young man?"

"A tobacconist from London," the others answered.

He moved nearer the table and studied me closely.

"No," he said finally. "This is no tobacconist. And I know I'M not mistaken. Hyman!", he then shouted into the adjoining room. "Hyman, come here! Look at him closely. Don't you recognise this bird?"

"On my life," cried Hyman, "it's Mr. Weisberg! Children, this is a Yiddish actor. I know him from the Princess Street Theatre, from Adler's Company."

The words "Yiddish actor" enthralled everyone. They all stood up and surrounded me and plied me with a hundred questions and the word spread like wildfire throughout Carlton, the Jewish area, that a Yiddish theatre **troupe** had come to Australia. In the next half-hour, the room became crowded with Jewish men and women trying to catch a glimpse of me . . . There also came people who knew me well. Foremost among them was Abraham Stone who had been my prompter in Capetown, and also a certain Tshan from the "Amateurs' Club" in Johannesburg.

It suddenly became lively in the town. That same evening, a provisional committee was founded. We immediately sat down to important work and, as the next day, Tuesday the 3rd of November, was the sacred holiday "hag ha'susim", everyone had time to work out a plan. We sat together until two a.m.

The following day, the provisional committee called a meeting of respected citizens. At that meeting, Weisberg proposed that, as he neither had a troupe with him nor was he familiar with the local Jewish public, a public reading should be arranged for the following Sunday evening and that news of this should be circulated among the Jews of Melbourne.

This was duly done. To his surprise, the hall was packed. He was received, as he writes, "with a hearty welcome and stormy applause."

I took my place upon the stage — he writes — and carefully studied the faces so that I should have an idea what to read to them — a melodrama or a scene from life. I spoke to them briefly and decided upon "Gabriel" (better known as "Hinke-Pinke"). I tried my best not merely to read, but I performed the first act with all its

different characters and sang the songs myself because I wanted to take the public by storm and win their support. After the first act, their enthusiasm was overwhelming.

Weisberg had intended to read two pieces but the chairman of the committee stopped him as he wanted to get down to more serious matters. That same evening, a club — the Lyric Club — was founded which enrolled several hundred members, and 50 pounds was collected on the spot. To Weisberg's appeal that suitable ladies and gentlemen of talent present themselves before him for a future production of the complete play "Gabriel", there immediately registered many young men and women.

Within a few days - Weisberg continues - I succeeded in assembling the necessary ensemble which prepared itself for the play "Gabriel". Also a large choir of ten ladies and ten gentlemen did I gather together, all of them with fine voices and some musical ability. The trouble was that none of the ladies knew a single word of Yiddish, neither to speak, to read or to write. They had to write out their parts with English letters. I was more fortunate with the men. Nearly all of them could read and write Yiddish. However, I could not find a single primadonna in Melbourne and one had to be imported from Sydney, a certain Miss Dina Opitz. In the meantime, I organised a choir of 20 Jewish schoolgirls and taught them choruses from Goldfaden's "Shulamis" and from "Bar Kochba" as well as solo roles and Yiddish recitations. The opening night attracted an enormous crowd. Fathers, mothers were delighted to see their children singing Yiddish songs or reciting in Yiddish. The atmosphere was most homely and truly Jewish.

After several weeks of effort, Weisberg announced that on the 11th of January 1909, there would be staged in the Temperance Hall, the first historical Yiddish performance of the operetta "Gabriel" by Joseph Lateiner.

The operetta "Gabriel" — Weisberg writes — was performed with radiance and splendour. The event was highly successful and even today people are still talking about that first performance. After the first act, the public pleaded that the play be staged again, and, indeed, four days later, this was done with even greater success, both moral and financial.

The "Jewish Herald" of January 22nd 1909 wrote of the performance as follows:

("Gabriel") is described as an operetta but is in reality of an unclassifiable nondescript character, partaking of tragedy, comedy, farce, vaudeville, and a number of other things too numerous to mention ... Mr. Weisberg showed himself to be a comedian of no mean accomplishments and his sallies were greeted with roars of laughter and volleys of applause . . . Considering that Mr. Weisberg had only about six weeks in which to train his company, none of whom, with the exception of Miss Dina Opitz and Mr. Hyman Reynolds (?Chaim Reinholz anglicized -S.L.), had had any previous experience of the stage many of them knowing little or no Yiddish - it speaks volumes for his industry and ability that he succeeded in giving what was on the whole a really interesting and entertaining performance.

What was not known to the audience or to the

critic of the "Jewish Herald" was the little drama that, despite the success of the programme, was being played out behind the scenes.

As Weisberg writes in the climactic finale of his memoir: The actors called a strike. They refused to go on stage until they were paid. The leader of the strike was Hyman Reynolds who played the lead role and demanded five pounds. He was paid the money before the performance. The others were finally placated with the promise by the committee that they would be paid at the Club on the following evening. This weighed heavily on my heart. I couldn't bear it. I instructed the committee to divide the earnings amongst all the amateurs and refused to take a single penny of that money for myself. I went home, packed my things and prepared myself for my journey back to England. I had had enough. Finished.

Thus — he concludes — ended the first attempt at Yiddish theatre in Australia.

In actual fact, Samuel Weisberg was incorrect on two counts. First, as already seen, his was not the first attempt at Yiddish theatre in Australia. Chaim Reinholz had preceded him by four years. More important still, however, was the fact that Weisberg remained in Melbourne and indeed took part both in the staging of several more plays and in bringing out other members of his family who were professional artists.

The success of this first Yiddish production in Melbourne made possible the creation of an amateur group under Weisberg's guidance. Not only that. It is worth noting that the first Yiddish cultural institution in Australia, the "Kadimah", was founded in 1911 and one may well suggest that the Yiddish theatre may have stimulated Yiddish cultural activity in Melbourne and possibly in all Australia. (Also worth noting is the total opposition of the local rabbis who issued a call — an unheeded call — for a boycott of the Yiddish theatre. If one may draw parallels with the American experience of the late 1890's, it would appear that their opposition stemmed from their attitude to theatre as a shameful trifling and also, being at that time of a more Anglicised nature, they may well have felt embarrassed before their gentile neighbours by the overt display of an essentially alien culture.)

The work around Yiddish theatre assumed concrete forms. The second production which Weisberg staged was Jacques Halevy's grand opera "La Juive" ("The Jewess") also in 1909, which was performed three times. Considering the small Jewish population of Melbourne at that time, this was no mean achievement. Critical reviews of this production in the Australian press were warm. Even "Truth" newspaper, a widely-circulated paper which was a mixture of cheap sensationalism, bawdy stories and anti-Semitism, praised the production, but did add the rider that the piece was performed in a "bastard" language. When Weisberg complained to the editor over this insult to Yiddish, the editor, far from retracting, replied that, to his way of thinking, English, too, was, no less than Yiddish, a bastard language.

(To be concluded in the next issue of the "Melbourne Chronicle").

<sup>1.</sup> Samuel Weisberg: Reminiscences of Early Yiddish Theatrical Performances in Yiddish in Australia (Published in the original Yiddish in the First Australian-Jewish Almanac — Melbourne 1937).

## **BOOK REVIEW**

#### COME SPRING by Maria Lewitt (Scribe 1980)\*

#### Serge Liberman

War naturally brings out the basest that is in human beings. Not only among the conquering assailants - in them, a reality beyond dispute - but also among the victims. Hunger, deprivation, separation, fear and the impulse to survive another day, and then yet another, breed treachery, greed and brutality in which the value of a human life falls beneath that of a handful of paper notes, a loaf of bread, a kilogram of sugar, a bottle of vodka. To those who have endured wartime conditions and have survived, this is scarcely a revelation. Nor are those sparks of human decency that bring at least a little light to the more encompassing bleakness imposed by war. Here, fellow-feeling, mutual support and the readiness to take personal risks for another redeem the worth of a life to square up, however imperfectly, the balance sheet between infernal evil and saintly good.

It is understandably easy for one who has lost so much of family, of friends, and of youth to the war to be cynical and to minimalise the goodness of men in times of extremity. But the truth is that many Jews do owe their lives to just such goodness, decency and concern displayed towards them, both by fellow-Jews and by gentiles, the latter, through their deeds, earning for themselves the honoured title of "righteous among the nations".

These reflections, scarcely new but nonetheless worth reviewing, are evoked by a reading of Maria Lewitt's (forthcoming) autobiographical novel "Come Spring".

The book tells of a Jewish family surviving on the very outskirts of Warsaw during the war years when the ghetto within the city itself was becoming progressively rendered "Judenrein" through almost daily executions and deportations. What saved the family from a similar fate was a combination of good fortune, courage and enterprise and the existence around it of a number of righteous gentiles. The good fortune consisted in the physical appearance of the authoress (at the outset a girl of fifteen) and her mother, the latter a Russian woman converted to Judaism upon marriage to her Jewish husband. This enabled mother and daughter and the mother's gentile sister to move freely, though however warily, among the civilian population, they while hiding and providing for the conspicuously Jewish members of the family on the father's side. (The authoress' father had been murdered in the very early stages of the war). Courage - or was it sheer quickthinking audacity? - particularly on her mother's part came into play on repeated occasions when the family was threatened with exposure, while enterprise reflected itself in the many day-by-day improvisations made to conceal from local Poles, underground fighters and German soldiers the signs of the existence of two families living in one house — among them three males — when all outward appearance conveyed the presence of four females only (the authoress' sister being the fourth). And lastly, there were those already mentioned who from whatever motivation — love of God or love of man — followed the dictates of conscience and chose the far more difficult and dangerous path of secrecy and integrity to the simpler immediately-rewarded one of betrayal.

Maria Lewitt's story is well-told. At all times lucid and fluent, the language is precise, crisp and often poetic without being forced. The characters emerge clearly and remain consistent to their nature. Person. incident, surroundings and thoughts blend harmoniously. To the writer's credit, there is also no appeal to maudlin pity or to cheap recrimination, no effusive excesses of emotion nor any hyperbole of description to distort the admirable balance she has achieved in her account. In an almost understated way, she has managed to create tension and has let incident tell of the courage, fear, resilience, suicidal despair, treachery, meanness and compassion that existed around her. The reader is repeatedly reminded of the deportations, the killings and the concentration camps. The wider magnitude of the suffering caused by the war is ever alluded to, but it is not a book of horror and agony. And perhaps this is just as well, if not inevitable. Horror and agony are best handled by those who had, as it were, "been in Treblinka", that is, by those who have survived the camps where horror and agony were most sharply honed. To one, a teenager at the time, in virtual hiding, relying for information largely on newscasts, underground publications and the reports of witnesses, the wholesale enormity of what was taking place could scarcely be fully known or believed or comprehended. By adhering to that which was immediate and close at hand unembellished by the later acquisition of fuller and more grotesque knowledge, Maria Lewitt is throughout her work scrupulously honest.

A lucid portrayal of life — and survival — on the "Aryan side", the book is a worthy addition to its genre.

| The "Melbourne Chronicle" — Subscription Form                       |
|---------------------------------------------------------------------|
| Name                                                                |
| Address                                                             |
| Postcode                                                            |
| SUBSCRIPTION RATES: \$6 for 1 year (6 issues)                       |
| Please send remittance to:  "Kadimah", 7 Selwyn St., Victoria, 3185 |

<sup>\*</sup>Under the title "Years Without Spring", this book received the 1978 Alan Marshall Award.

## THE REUNION

#### a story Ilana Nayman

"Taxi!" The old man scuttled animatedly up to the circling taxi from the shadows of the dingy little three-star hotel off the main square of Jerusalem, waving furiously. "I'm here, can't you see?" His hat slid across his forehead due to his frenzied gestures, and the white wind-breaker, neatly folded over his left arm, slithered to the ground.

"Oy, it will get dirt on it," he muttered, bending to retrieve it. At the same time his hat hiked down his forehead, obliterating his face momentarily. Fumbling with the hat, he jerked into an upright position and gazed in the direction of the still circling taxi.

The old man stood in front of the hotel, a pile of crumpled jacket and hat at his feet, an expression of complete bewilderment on his face. From the jacket to the hat to the taxi his gaze shifted, and he seemed at a loss as to what to do first. With a flurry of movement, he began waving wildly at the cab whilst bending to gather his paraphernalia.

The cabbie caught sight of the moving shadows and pulled up at the curb just as the old man had reorganised himself, and was dabbing his face with a crumpled handkerchief, heaving a little from the exertion. His pill bottles rattled in his travel bag.

With as little exertion as possible, the old man directed his baggage into the taxi with the cabbie's compliance.

Leaving the smelly little hotel behind, the passenger reclined gratefully in his seat, then responded to the cabbie's quizzical look with: "Givah Tsorfatit."

Smiling, the cabbie headed in the appropriate direction saying "Be seder, Adoni."

The old man smiled: "beseder". He liked that Hebrew word: everything's in order; no worries; it's all being attended to. The mere sound of the word generated a relaxed feeling. He could sit back, the cabbie could do the worrying for a while.

"Hakol beseder, huh?" The old man patted the cabbie's arm absent-mindedly, continuing to mutter, "ze tov, atah tov, huh?"

This just about exhausted his Hebrew vocabulary, but nonetheless he was very pleased to flaunt his knowledge. He was a tourist in Israel, and no "greener" at that: his meagre crop of Hebrew words gave him a sense of fitting into the atmosphere easily, nobody would think he was a tourist.

"But you can tell those Americans," he thought to himself.

"Oy, Gott, those terrible checker patterns they wear for trousers!" In his business he had never ever bought such screaming materials. Thinking of his business which he had built up in South Africa on his arrival from Russia, so many years ago he shook his head at the memory of the greenhorn he was.

"Then I was a greener." But not for long. After picking apart countless discarded and worn out trousers, he had determinedly set out to make his very own first pattern, and pair of trousers. That is how he had built up his know-how. His business flourished. He

fingered the trousers he was wearing, fine material, fine workmanship.

He had been head of a big business. He'd learned the Bantu tongue of his employees and had learned to banter with them in Bantu, and make them his friends as well as productive workers.

But he was nothing now, certainly not the boss he had once been. After his wife, Era died, in a fit of depression he had sold everything: the business, the house in which all the children and grandchildren used to gather, his piano. He had no identity, no home, and little money.

His eyes regained focus on his surroundings just as the last view of the hotel was disappearing.

What a lousy hotel it had been! In South Africa a three-star hotel is something! This one wouldn't even rate with a one-star there! The beds are too terrible, and that sour smell that haunts you wherever you go. And the patrons! He blew out his cheeks on recalling the Mr. Heifenbaum who had accosted him at every meal, and insisted on recounting his life story — not once, but many times.

What he and his granddaughter were subjected to: "Mr. Borochowitz, have you ever been to America? Have you been to America? You haven't been to America? It's vonderful.

"My son lives there. He's a doctor. He specialised in London.

"Have you ever been to London? You haven't been to London?

"Ach, it's not so vonderful anyway. My son, the doctor, specialised there.

"He learned about how to do anaesthetics for long operations.

"Have you ever had a long operation?

"Whew! I have, let me tell you my life story . . ."
And on and on he talked. Naturally he had a daughhter, too — who was married to a dentist. Wouldn't you know, a dentist!

The old man began chuckling as he recalled how his patient listening paid dividends. When finally asked what his son did, Mr. Heifenbaum looked quite crestfallen at the response.

"Have you ever been to Australia Mister Heifenbaum? No, if you had have you would know of my famous son, a professor of surgery there."

You could have knocked him over with a feather! The old man laughed: he hasn't got a-son-the-professor. It's like inflation: it's professors that are worth something today, not doctors.

"How glad I am that I'm not taking Jackie to that terrible hotel," he thought, returning to the unpleasant memory of it. At first he had booked in his son Jackie and Jackie's wife there, to save a little money, but had rightly rethought the situation after being driven out of it by the smell.

Jackie and Dina were coming to visit their daughter who was living in Israel. His visit to Israel had been doctored to coincide with theirs, and so the five of them would have a little reunion.

He was on his way to pick up his granddaughter, Ziva, who was living in the student dormitories on Givah Tsorfatit. It was approaching 3.30 a.m. which still gave them ample time to make it from Jerusalem to Ben Gurion airport to meet the aeroplane.

"Nu, Jackie needs to save money? He can stay at the Hilton after all." The old man had thought it might be nice for them to stay in a three-star hotel and not waste money on five-star schmaltz, but he was the one short of money, not Jackie.

He'd never had to count his pennies before. When Jackie was a little boy, after the hard times, of course, nothing was ever too much money: Jewish welfare, JNF, schools for the children, books, clothes . . . but now he was an old man without a business. But a booking at the Hilton was a much better idea. He grinned at the cabbie, "Hakol beseder, huh?"

The cabbie replied with a good-natured grunt. He had very Israeli features: an olive skin, a head of dark, curly sabra-dich hair, a good-natured grin and a sixth finger attached to his right hand, he smoked incessantly.

"All these young Israelis smoke too much," thought the old man. "I wish I could tell him in his own

Givah Tsorfatit came into view. It was built in the new part of Jerusalem, adjacent to the Mount Scopus University campus. The apartment blocks were clean and new looking, not like the blocks standing on the border between the new and old areas of Jerusalem. These old apartment blocks still bore the wounds of the 1967 fighting. Gun shots had scalloped out bits of cement and stone and could still be seen, in areas like Shmuel Ha'nari.

Coming to a standstill in the taxi the cabbie tried to comprehend the explanation the old man was giving. He understood the English word "granddaughter", but not much else. He was moved by the old man's extraordinary effort to communicate intelligibly with him. He used not only his voice, but his arms and eyes and his whole personality for communicating.

"I go, you wait, beseder?"

With that, the old man climbed out of the taxi, and peered up at the ninth floor.

"Ov. Gott, if that lift is still broken like the last time. I'd better take a vitamin pill." In the darkness he had trouble seeing his way and tried to improve his vision by squinting. At the same moment he tripped over a step he had not seen, and completely lost his balance. He saw instantly he was going to fall, but before he had time to worry about protecting his face, he automatically raised his left arm, on which he had so neatly folded his white wind-cheater for the duration of the journey. Fearful of getting his wind-cheater dirty, his left arm abandoned him to fall flat on his face.

For a moment he lay still. He felt the warm sensation of blood, and an overwhelming flood of helplessness began drowning him. Why didn't the cabbie come out to help? A tear mixed with the warmness of blood, and the desire to sob was checked. With a tremendous heave, he managed to climb out of his prostrate position. Feeling unsteady on his feet, he turned a full circle before gaining his bearings. Uncertainly he moved in the direction of the taxi, foregoing the effort of negotiating nine flights of stairs in the darkness. Fiddling ineffectively with the cab door, he was unable to open it.

The cabbie couldn't understand why the old man was trying to get in on the driver's side. He wound down the window and spoke in Hebrew. The old man wrinkled his brow at the sound of the foreign language. then finally appraised the situation. In his confused state he had momentarily forgotten that Israelis drive on the passenger side; he was trying to get into the car from the South African side.

By this time the cabbie was peering in consternation at the blood. He rushed to open the door and reach for a weapon, as he feared the old man had been attacked. From the old man's explanation, he understood that he had only taken a fall.

With great compassion he led the woebegone man to the other side of the car, speaking all the time in Hebrew, asking how he felt.

The old man understood nothing, only that his face was sore, and that he was helpless and humiliated and lonely. He felt so lonely. If only Era had been there, she would be patting his hand and lamenting in Yiddish, and he wouldn't be feeling so forsaken. But her death had left him at the mercy of the strangeness and cavernousness of the rest of the world.

In the meantime his granddaughter had heard the taxi pull up, and after waiting for the lift that never came, braved the stairs. She was quite excited to be going out to meet her parents after all the time that had lapsed since she had last seen them.

It had never been difficult adjusting; student life was so easy and friendly and exciting. New students came every year from South America, England, France, Scotland, Ireland, Germany, Holland, South Africa and even Japan. Nearly every student had a different translation of the Bible in their Jewish History class, and they nearly all picked up bits of each other's language.

She herself lived in a flat with another Australian girl, a Canadian girl, three South American girls and a French girl. At first it had been impossible to follow the housework roster put up by the Spanish speaking girls, but as her Hebrew improved, so she could ask them what it all meant, picking up snippets of Spanish in the meantime. But there was the Spanish spoken by the Argentinians and the Spanish spoken by the Peruvians and different sounds again came from the Chileans.

It was with a start that she saw her grandfather wiping blood from his face in the taxi.

"Zeida! What's happened?" He only mumbled something about his hat. She looked to the cabbie for elucidation.

"He fell," he explained in Hebrew. "Are you the one he came to collect?" he continued. She nodded, patting her Zeida's arm and biting her lip: she had no band-aids or any disinfectant in the flat.

The cabbie had been rummaging around in the boot, and came up to Ziva and her grandfather bearing a first-aid kit. Relieved, Ziva told her grandfather he'd be fixed up. He insisted on muttering about his hat, and Ziva went out into the darkness, and found it lying on the ground, the white jacket beneath it.

Returning them to her Zeida, she noted the tenderness with which the cabbie was touching a cotton wad to his nose and chin.

"To save my jacket, which falls on the ground

anyway, my face is a mess," he moaned to Ziva, as he smoothed the creases from the white cloth.

He winced as the cabbie finished the dressing, placing two band-aids on his nose and two on his chin.

"Ziva, Ziva," her Zeida said urgently as he remembered something.

"I won't stop bleeding because one of the pills I have to take is an anti-coagulent, oy, the blood . . . maybe the driver has a coagulent tablet, ask him, ask him." The driver hadn't, which was fortunate, as random pill-popping didn't strike Ziva as being clever.

Light began thinning the darkness, and with a jolt, Zeida looked at his watch and pushed the cabbie away.

"We must go, we'll miss the 'plane."

Ziva sighed unhappily and climbed into the back seat. Gratefully she thanked the driver for his care who replied reassuringly that her Zeida would be fine, and not to worry.

All in their places, they set off, slowly. Ziva sat in the back, but leant forward, holding onto Zeida's arm. He continued patting his nose and chin, with a much bloodied handkerchief, fearful that he was going to lose all his blood. He began a very detailed description to Ziva about his fall, then fell silent.

The old man began crying silently again, leaning forward in a hunched shape, dabbing at his eyes. The driver looked at him with concern then asked Ziva if he was in pain. Ziva translated the question to her Zeida, who shook his head. It wasn't pain causing the tears to flow, but an overwhelming feeling of sorrow.

"Who really gives a damn for this old man?" he kept thinking. "I feel so lonely that I must suffer even these little episodes by myself. An old man with an old wife is still a person. But an old man with only memories of a dead wife is a lonely animal, crying out for his memories of past warmth and companionship."

His tears came a little faster. The cabbie shook his head and sighed, saying to Ziva: "I'm so sorry. It's such a shame. He was so full of eagerness before, so excited and bubbling, so nice." After a while he added: "Ani boche she ze lo kara li bimkomo."

The literal translation of the Hebrew moved Ziva. It wasn't just: "I regret that it didn't happen to me instead of him", but it meant something more compassionate and human: "I weep that it happend to him and not to me instead."

She told this to her grandfather who smiled at the cabbie through his receding tears and gripped him firmly on the hand, one human touch to another.

"You're a good boy: Atah tov me'od."

Their journey continued, the city of Jerusalem falling away, giving rise to desert on the right. The highway wound through the hills, looking so soft and still and quiet in the half-light of falling day. The old man's sadness seemed to escape into the Judean Hills, and his mood lifted.

He reiterated the story of his fall a second time to his granddaughter, this time embellishing it with dramatic details. His sense of humor returned and he began prodding the cabbie for details of the land they were passing through.

Along the way, the driver pointed to the Monastery of silence standing as still and as steadfast as the hills, part of them.

"There you cannot speak," he told Ziva.

"A visitor must not utter a word," Zeida replied with a twinkle back in his eye.

"Certainly no place to put a Jew."

Their conversation seemed to flow easily, although Ziva needed to translate most of it for her Zeida.

At the airport, the old man insisted the driver join them for coffee.

"A doctor like you needs energy for his next patients."

This acted as a reminder to the driver to redress the old man's wounds. The bleeding had stopped, but the band-aids were sodden. Those the cabbie removed, fell onto the ground in an unsightly mess, alongsided with the wrappers of the fresh ones, and the little bottles of ointment.

"An onlooker might think someone got killed here," he remarked good-humoredly to Ziva.

In the waiting lounge, the three of them sipped coffee. After unloading their bags, the old man had put his arm around the cabbie's shoulders and suggested, with Ziva's translation, that he wait with them, then take the whole family back to Jerusalem. So, back in went the bags, and the three of them traipsed into the lounge, the cabbie temporarily becoming part of the "mishpawcheh". Together they sat.

"You smoke too much," Zeida said to the cabbie.

"Ze lo tov."

"I smoked for forty years, lo tov!" he shook his head, patting his chest.

"Ziva, how you say 'cigarettes' in Hebrew? And how you say, 'too much'?"

With the eagerness of a child, the old man turned to the cabbie, fired with new means of communication. He liked the boy, and appreciated his compassion very much. He wasn't very talkative, but he exuded such human feeling.

"Cigariyoth," said the old man.

"The Israelis: Yoter midai. Too much."

The cabbie only shrugged with a smile.

"In my work it's impossible not to smoke. Long hours, boredom. They keep you awake, pass the time. You have to do that in the army a lot, too. You learn that you have to smoke." Looking at his watch, he continued: "I began work yesterday at 3.00 p.m. and have worked non-stop until now." The time was approaching 5.00 a.m.

"What's your name?" the cabbie asked Ziva, withdrawing another cigarette. "And yours?" he asked the old man, after repeating Ziva's name.

"Shlomo," he replied, giving his Hebrew name. Era used to call him Solly.

"I'm Doodoo."

They all nodded at each other happily.

"My name," said the old man "is from King Shlomo: Solomon the King. It's good that an old man has a king's name."

"Me too!" grinned Doodoo.

"Doodoo, from David: King David."

"And David doctored Solomon!" pronounced the old man triumphantly.

"No Zeida!" giggled Ziva.

"That was Saul. King David played the harp for

Saul. Solomon came later." They all shared in the mirth, the old man pleased that he had caused the humor. Once in the limelight, he always sparkled. He became gregarious and charming. His smile lit up his face, giving him the appearance of being happy and relaxed. He told a Yiddish joke he remembered, which neither Doodoo or Ziva understood very well, neither having much Yiddish. Zeida was disgusted with their ignorance of Yiddish and made a painstaking effort to explain anything. Whether the joke was funny or not, Ziva and Doodoo couldn't help laughing at the old man's expressions and gestures.

Ziva went to check the flight details. On her way back she felt disappointed to learn that the flight was to be delayed two hours. But as she watched Zeida's pale complexion, thinned hair, short stature (although his hat always added a few indignant inches), trying everything to communicate with Doodoo: a tall, dark Israeli, no common language between them, she felt that the three of them could spend a very happy two hours together.

Doodoo immediately suggested he take them out to breakfast.

"I know this place in Tel Aviv where they serve Borkess: Achi tovim b'aretz — the best cheese buns in the country!" He whipped them into the cab (metre turned off) explaining that this place was open all night, and all the cabbies went. Only the cabbies were privileged to know about it.

It was a tiny little bakery. Doodoo walked in, calling out for the owner.

"Itshick! Bo hena." A voice hailed from the back.

"Go away Doodoo, I'm cooking," Ziva translated for her grandfather.

Doodoo went round the back, shaking his fist. The two of them appeared, Doodoo, his arm around Itshick, the fat little cook and proprietor.

The borkess were hot and the smell filling the little place was as satisfying as the taste.

On leaving, Ziva was amazed to hear Zeida exchange a few words in Portuguese with Itshick.

"How do you know Portuguese, Zeida?" she asked in amazement.

"Ach, you pick some up here and there."

Doodoo was also impressed.

"I didn't know Itshick was from Brazil," he remarked to Ilana.

"He's been here thirty-five years, no wonder you can't tell," the old man said playfully to Doodoo.

"Years you know him. Me, I speak with him five minutes, and know more about his life."

On the way back to the airport, Doodoo told Ziva what a tremendous character her grandfather was.

"You're lucky to have him," he said.

Ziva thought about all those years she hadn't ever really known him, having grown up in a country so far away from South Africa. But his visit to Israel had given her time to get to know him a little. She was moved by his sadness at the recent loss of her granny, and recurrent depression, but during the times he brightened up, one was amazed at his talent for languages and for communicating with strangers, his sense of humor and his appreciation of small things.

"Those toilets are fantastic!" Zeida had said, back at the airport. "For a little country like this, to have such

good toilets! In South Africa, the airport is so big. They don't attend to the toilets. But here, there's a little shelf for your bag, and a hook to hang your coat and hat, and there's real soap there, not that stuff you have to squirt. And there are clean tiles everywhere . . . "

It was also with tremendous surprise she discovered a number of his personality idiosyncrasies were hers. It gave her a strong feeling of her **origin** to find that her personality resembled that of her grandfather's, her grandfather having been an unknown entity to her for so long.

\* \* \*

The 'plane landed, the reunion was happy. Doodoo offered to take them all sight-seeing around Jerusalem anytime at all. He didn't charge for the trip home.

Ziva's grandfather died a year later, but only after having rediscovered some happiness for himself beforehand. He remarried, a woman who had been widowed fifteen years before, and spent the last nine months of his life with a companionship that chased of his depression, and caused him to blossom. He had been a 76 year old man in bloom.

He travelled with his new wife, visiting Ziva's family in Australia, travelling to Israel a last time. But he just wound down and down until he died in his sleep by surprise one night.

The biggest tragedy that struck Ziva on hearing about his death, was that he had taken to his grave without imparting to anyone and especially not to her his vast knowledge of languages accumulated through a lifetime. Born in Russia, Russian was a language he had spoken fluently, up to the day he died, never losing the fluency although he had left Russia as a very young man.

Zeida had also picked up a number of native dialects in South Africa, not to mention his English and of course Yiddish which he spoke to his wife all of their married life. Where he had picked up Portuguese Ziva didn't know, and she was sure that there had been more, so much more...

#### A note of interest to readers

June-July 1980

If you have written and published in English, you may fall within the limited categories of the bibliography Ethnic Writings in English in Australia, published by the Adelaide A.L.S. Working Papers, Australian Literary Studies, English Department, University of Adelaide, of which a 3rd edition is now in preparation.

This bibliography lists writers who are of non-Anglo backgrounds and write English as a second language in Australia. Translated work can only be listed if it was translated by the author or largely so.

Published writings listed are autobiography, drama, novel, short story and collected poetry. Performance is regarded as publication in the case of drama.

Publication details required are as follows: title, publisher or journal (with volume and number), place of publication, date of publication.

Biographical details are also listed with full name, country and date of birth, date of arrival in Australia, education and career. Also sought is information on other literary activities and of awards.

The bibliography reaches major libraries, Australian Literature courses in universities and schools, educational planning institutions and interested individuals.

If your work falls within the categories listed above, send the requested information to the English Department, University of Adelaide, South Australia.

## LETTER TO THE EDITOR

Dear Sir,

My attention has been drawn to your esteemed journal published by the Kadimah in Melbourne and lately to some book reviews. Among them is the one of Benzion Patkin's "The Dunera Refugees". (Melbourne Chronicle No.9 (20) December 1979).

This is the second book by Mr. Patkin following the previous one in which he apparently succeeded in "putting over" Australian Jews that he had been the founder of the Jewish Day School in Melbourne. Apparently, he has had no competitor in collecting and writing the actual reports and historical facts. Uncriticised, he dared, in his "Heritage and Tradition", to write, despite Mr. Oderberg's acknowledgement of my pioneering work in establishing the first modern Jewish Day School in Sydney (the North Bondi Jewish Day School), that "a sub-primary and primary school for many years, (it) later closed down". This slyly infused footnote is a typical figment of Mr. Patkin's mind, as everyone interested in the facts knows that my school developed continually and is today known as "Meriah College" in Sydney.

However, my purpose in this brief note is to shatter the impression in his second publication that he was, as it were, "the champion of the refugees". This is an absolute fraud and falsification of historical facts aimed at taking credit for things in which he had no share whatever. Mr. Warren Usden in the "Jerusalem Past" of December 21st, 1979, has written a devastating review of the book, pointing to the contradiction and depicting it as an altogether disappointing "chronicle". In this connection, I published in the "Jerusalem Post" the following: I was the first professing Jew to be released "on parole" to take up a position at the Central

Synagogue in Sydney. The day after my release, I made it my most urgent business to solicit the aid of the various Jewish authorities and, above all, the help of Bishop Pilcher of Sydney, who had expressed a profound desire to solve our problems. As a result of those efforts and my subsequent visit to my fellow internees in Tatura, they were classified, at my suggestion, into four categories, a listing of which we forwarded to the Australian Government. The lists included those desirous of returning to the United Kingdom, those desirous of helping the Australian war effort (later called 'Labour Corps'), and those desirous of migrating to Palestine or to North America. Although I was personally in possession of a non-quota certificate for Eretz Israel, the authorities did allow me to leave Australia. This prompted me, after having secured promises for the first three groups, to press the Zionist Federation to help obtain certificates for the remaining group, albeit a smaller fraction of less than 100. It was at this much later stage that Mr. Patkin, as an official of the Zionist office, made his efforts. Needless to add, Mr. Patkin's attempts to slander me by asserting that "Rabbi Blumenthal misled the Jewish community and the internees by stating that no help would be forthcoming", is belied by all facts.

Only people not conversant with the facts will buy Mr. Patkin's attempted self-glorification about his true share at the end, whilst he had done nothing whatever regarding the release and fate of the great majority of the former Dunera internees.

Yours sincerely, Rabbi Dr. H. E. Blumenthal Jerusalem

# "A Snake came to my water-trough"

(D. H. Lawrence)

Anne Parratt

Long damp grass observes the subtle timber lengthened strips of shadow entangled bars of light we are the zebra at the waterhole our coats are striped.

Unpacked dead not yet firewood and locked gate forever closed all good to be behind or else to be hyenas snuffling at the base of the rondaval.

Soft shapeless night screening the tawny surfaces
Cain is prowling in the jungle to feed upon his neighbour's wife.

In communication the smell of blood from the fresh kill is the signal each predator not brave enough to do the deed himself plunders another shadow while nipping the heel of hell.

### **Altitude**

Anne Parratt

In the plumes of the pampas grass roots are invisible and the waste which nurtured her unseen, unseeing save through her elevated eyes

but I
headless on the low ground
coiling comfortably
shifting stomach sunken into
the prickles and slow-breathing
watch
the moving of the mulch heap
feathering the sky.

## דער דערציאונגס־קריזיס און טראַדיציע

(סוף פון זיים 7)

מען פון די קינדער האָבן אויפגעהערט צו זיין משפחה־
היימען וואָס זאָלן זאָרגן פאַר זייער קינדס גייסטיקער און
מאָראַלישער אַנטוויקלונג; זיי ווילן נישט קאָאפערירן מיט
דער שול און זיי קומען זעלטן ווען די שול פאַרבעט זיי,
כדי צו באַראָטן זיך וועגן זייער קינד און זיינע פּראָבלע־
מען.

ווי ביי יעדן קריזיס אין געזעלשאפטלעכן לעבן. אַזױ אױך ביי דעם דערציאונגס־קריזיס האָט זיך אַנגעהױבן אַן עפנטלעכע דעבאַטע מיט קאָנפערענצן, סימפּאַזיומס און דיאַלאָגן. און עס קומען מענטשן, עקספּערטן און אַזױ זיך מענטשן מיט זייערע עצות און סגולות. און מערקווירדיק: פון צווישן די אַלע סגולות ווערט אױפן אױבן־אָן אַרױס־גערוקט די אַלט באַקאַנטע סגולה — ״צוריק אין שול אַריין, נאָר די אַלטע טראַדיציע קען ראטעווען דאָס יידישע קינד, די יידישע דערציאונג און יידישקייט בכלל״.

דער הויפּט־דערציאונגס־ציל דאַרף זיין די תורה און
די דערציאונגס־מיטלען די רעליגיעזע טראַדיציעס די דערציאונגס־מיטלען די בעלי־טראַדיציע, פאַררופנדיק זיך דערביי
אויפן יידישן עבר, ווען אַזאַ מין צוגאַנג און קאָנצעפּציע
וועגן יידישער דערציאונג איז געווען אָנגענומען און
ווירקעוודיק.

זוילט זיך פרעגן אָט די אַלע בעלי־טראַדיציע: צי איז דאָס מעגלעך ביי די היינטיקע באַדינגונגען פון יידישן לעבן, ווען יידן, מער פון אַנדערע פעלקער, דערווייטערן

גרענעצן די הילף בעיקר צו די עמיגראַנטן, וועלכע האָבן נאָענטע קרובים אין די פאַראייניקטע שטאַטן.

מיר סימפּאַטיזירן מיט דער שטרעבונג פון ישראל צו פאַרגרעסערן איר באַפעלקערונג און צו געבן אַ היים פאַר די סאָוויעטישע יידן״. האָט די נאַציאָנאַלע עקזע־ קוטיווע דערקלערט.

די נאַציאָנאַלע עקזעקוטיווע פון אַרבעטער־רינג האָט פעסטגעשטעלט, אַז ״די נייע פאָרשלאַגן וועלן דעמאָראַ־ליזירן די יעניקע צווישן די סאָוויעטישע יידן, וואָס וואַרטן צו באַקומען ארויספּאָר־וויזעס; די פאָרשלאַגן וועלן פּאַר־שטאַרקן די לאַגע פון די סאָוויעטישע אונטערדריקערס, וועלכע טרעטן ארויס מיט דער טעזע, אַז די סאָוויעטישע יידן זענען אַ שפּילצייג אין די הענט פון ישראל און פון אויסלענדישע יידישע געמיינדעס״.

דאָס אָפּװאַרפּן די נייע פאָרשלאַגן דורך דער גענער ראַל־פאַרזאַמלונג און דורך דעם ראַט פון יידישע פעדער ראַל־פאַרזאַמלונג און דורך דעם ראַט פון יידישע פעדער ראַציעס, וואַלט געוואָרן אויפגענומען דורך די סאָוויעטישע יידן ווי אַ דערמוטיקונג פון יידן אין דער פרייער וועלט אַז זיי וועלן ווערן אויפגענומען מיט אָפענע אָרעמס אין די פאַראייניקטע שטאַטן, אין ישראל און אין אַנדערע לענדער, וווּהין זיי ווילן פאָרן״.

זיך פון רעליגיעזן לעבן און די שיינע דעקאָראַטיװע טעמפּלען פּוסטעװען; װען פון אַלע טראַדיציעס איז מען געבליבן בלויז ביי־איינער — ביים פּראַװען בר־מצװה, וואָס מען האָט אױך פּאַרװאַנדלט (אין אַמעריקע) אין אַ ספּעקטאַקל — צי איז טאַקע מעגלעך ביי די דאַזיקע באַ־דינגונגען אומצוקערן זיך צו דער אַלטער יידישקייט? אומקערן זיך צו דער אַלטער יידישקייט? אומקערן זיך צו יידישקייט מיט אַלע אירע טראַדיציעס איז דאָך נישט אַזאַ פּשוטע זאַך, װי איבערציען זיך אין אַ צװױטער דירה, עס מוז דאָך זיין פארבונדן מיט אַ רע־ליגיעזן ווידערגעבורט, מיט אַן אינערלעך־רעליגיעזן ליגיעזן ווידערגעבורט, מיט אַן אינערלעך־רעליגיעזן דראַנג און בענקשאַפט. איז אונדזער היינטיקע אַגטלאָזע״ דייט צוגעפּאַסט און גרייט פּאַר אַזאַ רעליגיעזן רענעסאַנס. בפרט נאָך אומצוקערן זיך צו דער אַלטער יידישקייט?

און נאָך עפּעס: איז טאַקע אַלץ פון דער אַלטער 
יידישקייט גוט? צי קען טאַקע די אַלטע יידישקייט – אַזוי ווי זי איז, זיין היינט דער יסוד פון אונדזער דערצי־
אונגס־אידייע, דער נאָרמאַטיוו פאַר אונדזער אינדיווידועלן 
און געזעלשאַפּטלעכן לעבן.

וואָס איז געווען דער יסוד פון דער אַלטער יידישקייטי?
זי האָט טיף געגלויבט, אַז דאָס יידישע פאָלק איז אן אויס־
דערוויילט פּאָלק, וואָס דאַרף פארשפּרייטן דעם אמת און
גאָטס וואָרט אין דער וועלט צווישן פעלקער; אַז דער ייזד
דאַרף שטיל און רואיק איבערטראָגן זיינע ליידן, ווייל
זיי זענען דער וועג וואָס פירט צו דער גאולה און אַז די
יידישע דערלייזונג וועט קומען דורך משיחן; אַז די וועלט
איז נישט מער ווי אַ פּרוזדור, אַ פּאָדערהויז לטרקלין,
צו יענער וועלט וואָס איז דער פּאַלאַץ. לויט דער דאָזיקער
אידעאַלאָגיע האָט זיך פּאָרמירט און געשטאַלטעט דאָס
יידישע לעבן, דער גאַנצער לעבנס־שטייגער, די וואַכן־טעג
און די יום־טובים; די דאָזיקע אידעאַלאָגיע איז אויך געווען
דער יטוד פון דער טראַדיציאַנעלער דערציאונגס־אידיקע,

קענען אָדער מעגן לערער וואָס זענען אַליין נישט רעליגיעז דערציען קינדער פון עלטערן וואָס זענען אויך נישט רעליגיעז מיט אַזאַ אידעאָלאָגיע? וואָלט דאָס נישט געווען די גרעסטע פּאַרשוועכונג פון דער אידייע גופא? געווען די גרעסטע פּאַרשוועכונג פון דער אידייע גופא? וואָלט דאָס נישט געווען אין דער שאַרפּסטער סתירה מיטן פונדאַמענטאַלן דערציאונגס־פּרינציפּ, וואָס פּאָסטולירט אויפריכטיקייט און ערלעכקייט אין די באַציאונגען צווישן לערער און קינד?

ווי אַזוי זעט אויס די דערציאונג אין אונהזערע וועלט־לעכע שולן, וואָס זענען אירע דערציאונגס־צילן? די דערציאונג אין אונדוזערע שולן איז אַ נאַציאָנאַלע און דערציאונג אין אונדוזערע שולן איז אַ נאַציאָנאַלע און הומאַניש־עטישע. ביידע מאָמענטן זענען ענג פאַרבונדן צווישן זיך, די עטישע דערציאונג וואַקסט אין א גרויסער מאָס אַרויס פון דער נאַציאָנאַלער ליטעראַטור, פון דער יידישער געשיכטע און סאָציאָלאָגיע. נאַציאָנאַלע ליטע־ראַטור און געשיכטע איז נישט נאָר אַ געביט פון פּאָלקס־ראַטור און געשיכטע איז נישט נאָר אַ געביט פון פּאָלקס־וויסן און יידן־דערקענטעניש, נאָר אויך פון מענטש־דער־קענטענישן און וויסן.

## אַ בריוו אין רעדאַקציע

חשובער רעדאַק<mark>טאָר,</mark>

כיוועל זייער דאַנקבאַר זיין דעם חשובן שרייבער
י. אָרבאַך, דעם מחבר פון אַרטיקל איך האָב נישט געי
וואַלט אייננעמען...", (געדרוקט אין אַפּריל־מאַי נומער
פון אייער זשורנאַל) אויב ער וועט זיך נעמען די מי און
אויפקלערן אייערע לייענער (און מיר בתוכם) די היס־
טאָרישע מקורות, אויף וועלכע ער שטיצט זיך, ווען ער
שרייבט צו קאַראַימישע אָפּשטאַמונג פאַר די 2 גרויסע
פּוּילישע פּערזענלעכקייטן: דעם גרויסן דיכטער אַדאַם
מיצקעוויטש און פּאָליטישן פירער יוזעף פּילסודסקי.

ס'איז מיר באַקאַנט, אַז געוויסע היסטאָריקער (דוב־נאָוו) ווי אויך "די ענציקלאָפעדיע יוּדאַיקאַ" באַמערקן, אַז פון מוטערס צד, וּזאָל מיצקעוויטש אָפּשטאַמען פון דער משומדים סעקטע — באַווּסט אַלס פראַנקיסטן (לויטן נאָמען פון זייער פאַררעטערישן פירער יעקב פראַנק).

אַז פּילסודסקי זאָל אָבער האָבן עפּעס א שייכות מיט קאַראַימער — האָב איך ביז איצט אין ערגעץ נישט געזען.

ודרך אגב וויל איך דאָ באָמערקן, אַז גאַנץ אָפּט באַציען זיך אזנדזערע זשורנאַליסטן און "קאָלום" שריי־בערס מיט גרויס גלייכגילטיקייט צו היסטאָרישע פאקטן — אַ פּועל יוצא פון נישט גענוג קאָנטראָלירן זייער מאַטעריאַל און דאָס איז זייער שעדלעך און פאַרפירעריש.

ה. סגל

#### אויפקלערונג פון רעדאַקציע

ליבער פריינד סעגאַל!

מיר דאַנקען אייך פאַר אייער צוגעשיקטן בריוו. דאָס גיט אונדז די מעגלעכקייט אויפצוקלערן אונדזערע לייענער, אייער ריכטיקע פראָגע, וועלכע קאָן אויך באַ־ טראַכט ווערן פון אַן אַנדער פּערספּעקטיוו.

פר׳ אָרבאַכס אַרטיקל איז נישט קיין וויסנשאפטלעכע אָפּראַניקל איז נישט קיין וויסנשאפטלעכ־אָפּראַנדלונג וועגן קאַראַימער און וועגן די פּערזענלעכ־קייטן — ליטעראַרישע אָדער פּאַליטישע — וועלכע שטאַמען פון דער דאָזיקער סעקטע.

פר' אָרבאַכס אַרבעט, דאָס זענען זכרונות פון יענע טראַגישע יאָרן, ווען יידן האָבן געזוכט אַלע מיטלען טראַגישע יאָרן, ווען יידן האָבן געזוכט אַלע מיטלען אָפּצונאַרן דעם דייטש — כדי צו בלויבן לעבן. ספּעציעל אין ווייסרוסלאַנד (און פר' אָרבאַך איז אַרויס פון גראָד־נער געטאָ) האָבן געוווינט אַ גרעסערע צאָל קאַראַימער, וועלכע די נאַציס האָבן קוואַליפיצירט ווי לעגיטימע ביר־גער. אַדאַנק די פאַלשע קאַראַימער פּאַפּירן, איזו א צאָל גער. זיך געלונגען צו ראַטעווען.

אָבער בישט נאָר די נאַציס האָבן געזוכט אומצוברענ־ גען יידן. אויך די פּוילישע נאַציאָנאַליסטן און זייערע מיליטערישע קאַמפס־אָרגאַניזאציע — די אַ. קאַ. האָט אומברחמונותדיק געמאָרחעט יידן.

אויב פר׳ אָרבאַך האָט זיך דורכגעשמוגלט ביי די דייטשן, האָט אָבער דער פּוילישער דאָקטאָר, טאַקע אַליין אַ קאַצעטלער אָבער דאָך א יידן־פּיינט, געקאָנט לייכט דערקענען דעם ייד אין פארשטעלטן קאַראַימער, און אַרויסגעבן אים צו די דייטשן. מען דאַרף זיך דעריבער נישט וווּנדערן, וואָס פר׳ אָרבאַך האָט זיך באַנוצט מיט נישט געשטויגענע, נישט געפלויגענע אויסטראַכטונגען וועגן מיצקעוויטשעס און פּילסודסקיס אָפּשטאַמונג, כדי צו מאַכן אַן איינדרוק אויפן פּוילישן דאָקטאָר און אַרויס־רופן ביי אים א ביסל רעספּעקט פּאַר דער קאַראַימער סעקטע.

מיר נעמען אָן אַז פר׳ סעגאַל און אויך די אַנדערע לייענער אונדחערע וועלן עס פארשטיין אין דעם זין, ווי מיר האָבן עס פּאַרשטאַנען, און די דאָזיקע שורות געלאָזט דרוכיי

אויב א קליינע גוומא האָט געַקאָנט ראַטעווען דאָס לעבן פון אַ יידן, וועט אים געוויס די געשיכטע מוחל זיין...

## דערקלערונג פון אַרבעטער־רינג וועגן באַגרענעצן די רעכט פון די סאָוויעטיש־יידישע עמיגראַנטן

דער אַרבעטער־רינג האָט זיך געווענדט צו דער פירערשאַפט פון דער יידישער געמיינדע אין אמעריקע מיט אַ רוף, אַז זי זאָל אָפּװאַרפן דעם פאָרשלאַג צו באַגרענעצן די רעכט פון די סאָװיעטישע יידן, אויב זיי וויילן אויס די פאַראייניקטע שטאַטן ווי דאָס לאַנד פון זייער עמיגראַציע.

אַזאַ פּאָרשלאַג, וועגן וועלכן דער ישראל־פּרעמיער, מנחם בעגין, האָט געפירט אונטערהאַנדלונגען מיט די פּי־רערס פון אַ צאָל אַמעריקאַנער־יידישע אָרגאַניזאַציעס, האָט פאַר אַ ציל צו שטערן די עמיגראַציע פון יידן פון סאָ־וויטן־פּאַרבאַנד מיט ארויספּאָר־וויזעס קיין ישראל, אויב זיי ווילן זיך באַזעצן אין אַן אַנדער לאַנד.

אין דער דערקלערונג ווערט געזאָגט: "די סאָוויעטישע יידן דאַרפן האָבן די פרייהייט אויסצוקלויבן דאָס אָרט, ווו זיי ווילן זיך באַזעצן. אַן אַרויספאָר־וויזע פון רוסלאַנד דאַרף נישט זיין אָפּהענגיק פון אַ פארזיכערונג, אַז ישראל וועט זיין דאָס אָרט פון באַזעצן זיך; די סאָוויעטישע יידן, וועט זיין דאָס אָרט פון באַזעצן זיך; די סאָוויעטישע יידן, וואָס זענען געפאַנגענע פון סאָוויעטישן רעזשים, דאַרפן זיך ניט געפינען אין אַ נייער געפאַנגענשאַפט, וואָס וואָלט גע־ווען פאַרבונדן מיט אַזאַ צוזאָג. די עמיגראַנטן באַצאָלן סיירווי דער סאָוויעטישער רעגירונג אַ הויכן פּרייז פאַר די ארויספאָר־וויזעס: זיי מוזן אויפגעבן זייער אַרבעט. וווינונגען, פּענסיעס און אַנדערע זאַכן. די שוועריקייטן, אויף וועלכע ס'טרעפן אָן די עמיגראַנטן, דאַרפן ניט ווערן פאַרפּלפאַכט דורך די נייע פאָדערונגען צו די יידישע גע־מיינדעס אין די פאַראייניקטע שטאַטן, אַז זיי זאָלן פאַר־קלענערן די הילף פאַר די סאָוויעטישע עמיגראַנטן און באַ־

די גענויע סיבה אָדער אויפגאַבע, וועלכע זיין זיין דאַרף דערפילן? באַפרידיקט זיי נישט דאָס זיין גופא אַן און פאַר זיך?

איז ניט גענוג דעם פּאָעט צו באַזינגען די שיינקייט פון דער וועלט? איר טרויער און איר בענקשאַפט?

ווען — וואַלט אים לייכטער געווען דאָס אַוועקגיין עמעצער וואָלט אים פון פריעראויס פאַרטרויט דעם: עמעצער וואָלט איז געקומען?
צוליב וואָס — ער איז געקומען?

דער באַווּזּסטזיין פּוַן דעם צוליב װאָס װאָלט אָרעמער געמאַכט די מענטשלעכע פּאַנטאַזיע. עס װאָלט דערמאָרדעט דעם טרוים, די האָפענונג: דאָס װעלן אַנטפּלעקן אומבאַ־ דעם טרוים, אויסמעסטונגען, דערגרייכן נייע, גייסטיקע הויכן...

אין זיינע געדאַנקען האָט דער פיזישער פּראָצעס פון פאַרגיין, נישט ארויסגערופן קיין רעאַקציע. פאַרגיין. אים האָט באַפרידיקט דער ענטפער, וואָס ער האָט אַנומלט גע־ הערט פון אַ דאָקטאָר, אויף אַ פּראָגע פון אַן אַלטער פרוי:

רכן דו ביסט געבוירן עפעס געשפּירט, ווען דו ביסט געבוירן געוואָרן? דאָס אייגענע וועסטו פילן, ווען דו וועסט פאַר־לאָזן די וועלט...

ביי זיך האָט ער פונדעסטוועגן אָפּגעמאַכט: צוליב איין לויטערער, פּאָעטישער שורה, וואָס זאָלן זיין דורכויס קונסט און וועט בלייבן אייביק — האָט געלוינט צו זיין אויף דער וועלט. אויך דאָס שנייעלע האָט זיך באַגייסטערט מיט דער שיינקייט פון באַשאַף — אפילו אין דער קורצער רגע פון צעגיין...

להיפּוּך צו אַנדערע שרייבער, איז ווינאָווס שטייגער געווען צו לייענען אויך אַנדערע דיכטער.. אָ, נישט די פּאַרצייטיקע, נאָר דווקא די, וואָס פּרובירן אין דעם אומרו פון דער וועלט אריינפּאַסן אַ ליד. און געשען איז, אַז דאָס אויג האָט זיך פּאַרהאַלטן אויף אַ שורה פון אַ ליד:

די וועלט האָט זיך באַנייט ווי אַנגעטאָן, אין אַ חופּה־קלייד״.

נו — אַליין ברודערקע האָסטו מיטן חופּה־קלייד ניט מצליח געווען (צו די אַלע זאַכן האָט סימטשיק אַרויסגע־מצליח געווען (צו די אַלע זאַכן האָט סימטשיק אַרויסגע־וויזן אינטערעס און געוואַרט, ווינאָוו זאָל זיך אראָפּרעדן פון האַרצן) — וועגן דעם האָט ער מיט זיך קיין וויכוח נישט געפֿירט. נישט איז נישט. מסתמא זיך נישט אַריינגע־פּאָסט אין דער ראַם... אַבער יענער פּאָעט איז דאָס נישט אויסן.

וואָס טליעט אין דער נשמה פון יענעם פּאָעט? עפּעס מוז דאָך ערגעץ וווּ זיין אין זיין אונטערבאַוווּסטזיין וואָס האָט אַ שטויס געטאָן די מחשבה, די פעדער עם געלאָזן אין גאַנג דעם מעכאַניזם וואָס שאַפט דעם סימבאָל. אין דער רגע האָט ער באַנומען, אַז אייגנטלעך וואָלט ער דאָס געקאָנט ענטפּערן דעם רעפּאָרטער סימטשיק:

דער זין פון זיין איז נישט אין שטעלן פראַגן. דער סאָמע קלוגסטער אופן פון פרעגן, ווי קינסטלעריש און האַרמאָניש דאָס צונויפשטעל פון דער פראַגע — וועט סיי ווי נישט ברענגען דעם באַפרידיקנדיקן ענטפער. מען

דאַרף וואַרשיינלעך זוכן דעם ענטפער אין זיך — און נישט אין דרויסן.

און דעם פּאָעט װינאָװ האָט זיך געדוכט, אַז װען ער װאָלט געקאָנט אָנטאָפּן דעם פּונק, װאָס האָט ארױסגערופּן צום געקאָנט אָנטאַפּן דעם פּונק, װאָס האָט ארױסגערופּן צום לעבן די שורה מיטן דיכטערישן חופּה־קלייד, װאָלט ער אפשר געפּונען אַ שליסל.

¥

ווי — און די פראַגע בלייבט הענגען אין דער לופטן — ווי אַ וואָלקן: מען זעט אים, מען שפּירט זיין אָנוועזנהייט — אַ וואָלקן: מען זעט אים, מען אים נישט.

ווינאָוו האָט אין געדאַנק אַ שּפּאַן געטאָן צוריק דורך דורות — דורך קולטורן; ער האָט געזען די פּאַר־ דורך דורות — דורך קולטורן; ער האָט געזען די פּאַר־ שריבענע בלעטער, אויף וועלכע דער מענטשלעכער גע־ דאַנק ראַנגלט זיך מיט זיין באַשאַפּער, און וויל פּון אים אַרויסקריגן אַ צייכן, אַן אָנדייט... ס'איז אים אויסגעקומען, אַז ער קוקט אויף אַ הויכן לייטער, אויף וועלכן ס'פּאַרמעסט זיך דער מענטשלעכער געדאַנק. ער וויל זיך אַרויפדראַפּען, מאַכט אָנשטרענגונגען; עס דוכט זיך: אָט איז עס אים געלונגען — נאָר אין לעצטן סך־הכל שטייט ער נאָך אַלץ פון אונטן, מיט די פּיס אויף דער ערד.

ניט וויסנדיק ווי אַזוי, האָט ער זיך ווידער צוריק־
געקערט צו דעם חופּה־קלייד, צום סוד, וועלכן יעדער
מענטש ווערט נישט מיד צו אַנטפּלעקן אויף ס׳ניי; דעם
פּאָעט, וואָס פּאַרבינדט עפּעס מיטן חופּה־קלייד און
ס׳בלייבט פּאָרט ניט דערזאָגט — מחמת ער איז ווי ווינאָוו
אַליין: אָן אַ באַשייד צו דעם, וואָס פערמענטירט אין אים, אומבאַוווּסטזיניק.

דאָס — װאָס סימטשיק איז מער נישט געזעסן קעגנ־ איבער אים, האָט װינאָװ באַדױערט, דװקא איצט האָט ער אים געװאָלט אַ פּרעג טאָן:

אָט האָט ער דעם שליסל צו דער פראַגע. וואָס — וואָלט ער דערמיט געטאָן?

עס איז כדי צו לאָזן פאַלן אַ וואָרט וועגן ווינאָווס אופן פון טראַכטן: אים איז אויסגעקומען. אַז דאָס פרעגן איז בלויז אַ חנדל; אַז דער מענטש וויל גאָרניט וויסן דעם ענטפער. מעגלעך.

...אויף געוויס קאָנען מיר דאָס ניט קאַווירן

#### משנה שם...

די פריילאַנד־ליגע פאַר יידישער טעריטאָריאַליסטישער קאָלאַניזאַציע איז אױפגעקומען אין יאָר 1935.

אין נאָמען פון דער ליגע איז דר. שטיינבערג געקומען קיין אויסטראַליע (ערב דער צווייטער וועלט־מלחמה) מיטן פּראַיעקט צו קאָלאָניזירן יידן אין קימבערליי.

אַצינד ווערן מיר געווויער, אַז די פריילאַנד־ליגע האָט געענדערט איר נאָמען אויף יידיש־ליגע.

דער אָרגאַן פון דער ליגע וועט ווייטער זיין "אויפן שוועל״.

מיר לייקענען — סימטשיק האָט זיך געשניטן אויף אַ סך זאַכן. מיטאַמאָל האָט זיך אים געדוכט — אַז אַ פּאָעטי־שער פייער האָט זיך אין אים צעפלאַקערט, ווי אַ שייטער. נאָר דער רעדאַקטאָר האָט אים אָפּגעגאָסן מיט אַ קאַלטן עמער וואַסער. ווידער האָט ער געמיינט — אז אָט—ער האָט דערפונדן אַ נייעם יידישן וואָרט (עס איז געווען דער יאָר־צענדליק פון די ווערטער דערפינדונגען...) און מיט דעם אַ־וואָרט, וועט ער אריינשפּאַנען אין דער אייביקייט. פּאַרפּליגלט — ווער האָט שוין פּאַר אים באַנוצט דאָס פּאַרפּליגלט — ווער האָט שוין פּאַר אים באַנוצט דאָס לעך — ער האָט נישט געקאָנט, ווי אַרכימעדעס ארויס־לויפן אַ נאָפּגעער אין דרויסן און שרייען: עורעקאַ! איך דונג נישט געמאַכט אין דער וואַנע...

דער קאַלטער גזלן, דער ראַדאַקטאָר האָט אים אַ פּרעג געטאָן, זייטיק אַזוי װוּ ער איז געװען ערב יום כיפּור, אָט יענעם ערב יום כיפּור, װען יידן שלאָגן כפּרות, און דע־ מאָלט טאַקע נויטיקן זיי זיך אין עפּעס, װאָס איז פּאַר־ פּליגלט...

סימטשיק האָט זיך געכאַפּט, אַז ער האָט איבערגעשאַצט זיינע כוחות. נאָך דעם אַלעם — בלייבט אַ רעטעניש: פאַר־ וואָס האָט סימטשיק דווקא געקלעפּט צום "פּראָמעטעאוס"? דאָס נעמען מיר זיך נישט אונטער צו פאַרענטפערן, ווייל אפילו סימטשיק אליין האָט נישט געוווּסט די סיבה דערפון.

ווינאָוו האָט ניט געהערט צו די גרויסהאַלטער, וועלכער וועט מיט אַ סנאָבישער פאַרריסנקייט זאָגן, אַז די וואָך איז ער שוין פאַרנומען; אַז אין דער צווייטער וואָך האָט ער בלויז איין שעה פריי, און ער מוז די שעה ערשט אויסגע־פינען פון זיין סעקרעטאַרין. ניין. — ווינאָוו האָט נישט געהערט צו די לייט. אַ מענטש קלינגט אָן, וויל כאַפּן אַ שמועס — וואַליי גוטער ברודער.

און אָט איז סימטשיק געזעסן קעגנאיבער דעם פּאָעט ווינאָוו, מיט דעם פּאַרשניצטן בלייפעדער; ווינאָוו מיט זיין געטראַנק פאַר וועלכן סימטשיק האָט אגב באַקומען אַ לויב, צוליב זיין קענטעניש און גוטן געשמאַק.

דערווייל האָט סימטשיק געשפּונען זייער קאָמפּלי־ צירטע פּלענער, ווי אזוי — איינמאָל פאַר אַלעמאָל — צו איבערראַשן זיין רעדאַקטאָר.

פון וואָס האָט דעמאָלט געטראַכט ווינאָוו?

ווינאָוו האָט געטראַכט, אַז די פּראַנצויזן זענען געניטע ממזרים און פּראָדוצירן אַ ביז גאָר פּיינעם קאָניאָק, און אַז דער רעפּאָרטער סימטשיק איז נאָך אַלעמען ... גאָר ניט אַזאַ ליטערארישער שלימזל ... ווי לייט דערציילן וועגן אים.

פאַרצויגן האָט זיך דער געשפּרעך וועגן ליטעראַטור און וועגן לעכן און וועגן נאָך עפּעס. דאָס זענען געווען די פּינטעלעך, וועלכע סימטשיק האָט געוואָלט, אַז דער פּאָעט אליין זאָל וועגן זיי דערציילן. ווינאָוו ווידער האָט געהאַלטן, אַז פּאַרשווייגן איז געזונטער, ווי זיך צו פּאַררעדן, איבער־הויפּט, ווען ער האָט ניט קיין געהויבענע מיינונג וועגן די, הויפּט, ווען ער האָט ניט קיין געהויבענע מיינונג וועגן די, וואָס פּירן דאָ דאָס ליטעראַרישע רעדל.

סימטשיק האָט סוף־כל־סוף פּאָרט געוואָלט אריין אין דער ליטעראטור מיט אַ שטורעם, מיט דונערן און בליצן דער ליטעראטור מיט אַ שטורעם, מיט דונערן און בליצן — דורך פּאַרענטפערן כאָטש איינע פון די ניט־פּאַר־ענטפערטע פּראַגעס. צוערשט האָט ער געוואָלט פַרעגן ווי־נאָוו וועגן דעם, ווער ס'איז געווען פּריער — די הון צי דאָס איי? נאָר אפּילו סימטשיק האָט פּאַרשטאַנען, אַז אַזאַ פראַגע קאָן מען דעם פּאָעט ווינאָוו נישט פרעגן. סוף־כל־סוף איז ווינאָוו אַ פּאָעט און ניט קיין פּאַרמער...

נו — װאָס־זשע האָט ער אים פאָרט געפרעגט? 
און ער באַשרייבט אזוי דעם אינטערוויו:

װען איך האָב דעם דיכטער װינאָװ געטאָן אַ פּרעג: װאָס איז אייגנטלעך דער זין פון זיין: דער זין פון מענטשלעכן לעבן? פון דער מינוט װען ער װערט געבױרן, איז ער דאָך שױן לכתחילה אַ פּאַרמשפּטער.

איז װאָס־זשע: האָט דער מענטש עפּעס אַ שליחות צו דערפּילן — פון פּונקט אַ ביזן פּונקט — ב? נו — לאָמיר זאָגן: די בין האָט אַ שליחות — צו מאַכן האָניק: די קו פּראָדוצירט מילך — אַ באַשטימטע, באַגרענעצטע — דער־פּאַר אָבער — אַ קאָנקרעטע אױפּגאַבע. אָבער דער מענטש! ווי אַזױ פּאַרשטייט למשל װינאָװ — זיין זין פון לעבן?

### "ראָם שנייעלע",

"אין די דאָזיקע לעצטע מינוטן, האָבן זיך אירע געד דאַנקען אומגעקערט צו די טעג, ווען זי איז געווען יונג, און צו דער פראַגע, וואָס איז קיינמאָל ניט פאַרענטפערט געוואָרן: פאַרוואָס? וואָס איז געווען דער זין פון דעם אַלעם? און דאָס וויכטיקסטע: ווער? פאַר וועלכן צוועק איז זי געבוירן, און אראָפּגעשיקט געוואָרן אויף דער ערד צו זיין לוסטיק און אומעטיק: צו האָבן מאָמענטן פון גליק און מאָמענטן פון אומעט. צו פאַרגיין איז גאָרנישט. צו געצויגן ווערן צו דעם בוזעם פון דער זון, און פאַלן צו דער אויבערפלאַך פון ענדלאָזן אָקעאַן.

אויף אַן אמת. דאָס מיסטעריעזע דערפון זעט אויס אויף אַן אמת. דאָס מיסטעריעזע דערפון זעט אויס גרעסער, ווי ווען ניט איז — און זינלאָז, ווו איז די לאָגיק? די נאַטירלעכע שיינקייט אין געבוירן צו ווערן און דאָך שטאַרבן, צו לעבן און צום סוף גיין לאיבוד?"

נאַכער האָט ער אַ וויילע געשוויגן, זיך פאַרטראַכט און אַ פרעג געטאָן: ווייסט איר ווער ס'האָט עס געשריבן? אַן ענגלישער שרייבער מיטן נאָמען גאַליקאָ...

¥

ווען ווינאָוו איז סוף־כל־סוף געבליבן מיט זיך אליין. האָט ער אַ טראַכט געטאָן: צו וואָס קאָן נוצן דעם מענטשן

ניט זיין טאָרבע, נאָר איין זאַך איז געווען, וואָס עס האָט דערפּרייט אונדזערע הערצער. זיינע אויגן, ס'האָט פון זיי אַרויסגעקוקט אַ טרויער, ניט סתם פון עפּעס אַן אומגליק, נאָר אַ יידישער טרויער. קינדער, ער איז אַ ייד! האָב איך אַ געשריי געטאָן, קומט קינדער — לאָמיר צו גיין צו אים!

מיר האָבן זיך אַלע אַ ריס געטאָן פון אָרט, איך בין צו נאָענט צו אים און אים אריינגעקוקט אין די אויגן, אזוי, אַז טרערן האָבן ביי מיר ארויסגעשפּאַרט. ער האָט גער געבן אַ שמייכל און געזאָגט: עמך? יע! האָבן מיר אַלע פינף אויסגעשריען אין כאָר, ער האָט זיך אָנגעשפּאַרט אָן זיין

קולע, ארונטערגענומען די טאָרבע פון זיין זיין פּלייצע און אַ ראָזקייט האָט זיך באַוויזן אויף זיין פּנים. ווי א מלאך פון הימל האָט ער אויסגעזען אין אונדזערע אויגן. מיר האָבן זיך אַלע באַזעצט אין אַ ווינקל פון וואָקזאַל און מיר האָבן אויסגעגאָסן פּאַר אים אונדזערע הערצער. מיר האָבן גערעדט יידיש, און ער האָט גערעדט יידיש, גע־מישט מיט רוסיש, ער האָט אונדז געטרייסט, געקוקט אויף אונדז ווי אויף צוריק געפונענע שוועסטער, זיינע רייד האָבן אונדן געגלעט און געהיילט ווי גוטער באַלזאַם אויף אָפענע ווונדן...

## מ. אייזענבוד דער זין – פון זיין...

דער פּאָעט װינאָװ — אַזױ האָט דער רעפּאָרטער אָנ־ געהױבן די באַשרייבונג פון זייער באַגעגעניש — דער פּאָעט װינאָװ איז געזעסן קעגן איבער מיר. ער האָט גע־ האַלטן אַ גלאָז אין האַנט. איך — אַ בלייפעדער. ער האָט געטרונקען קאָניאַק. איך? — איך האָב געטרונקען דעם געטרונקען רייד.

ווער זשע איז ווינאַוו? דער רעפּאָרטער האָט דווקא געד האָט אַ באַדערפעניש צו לאָזן וויסן דער וועלט אַלץ — וואָס ער ווייס וועגן פּאָעט. נאָר עפּעס אין אים האָט זיך קעגנד געשטעלט, ווייל דאָס וועט זיין אַ גרינגשעצונג פון דער אינטעליגענץ פון לייענער.

דער רעפּאָרטער פון ליטעראַרישן זשורנאַל "פּראָמע־טעאוס" האָט באַקומען אַ וווּנק, נישט מער ווי אַ וווּנק פון זיין רעדאַקטאָר, ער זאָל זיך אַראָפּכאַפּן, ניין — אַרונ־טערכאַפּן — ניין אפילו נישט דאָס אויך. ער זאָל מיט די שטיוול אריינקריכן אין ווינאָווס נשמה און ארויסקומען מיט עפּעס, וואָס זאָל די ליטעראַרישע פיינשמעקער, די דילעטאַנטן איבערראַשן.

דער רעפּאָרטער האָט אַ קוק געטאָן אונטערן טיש. ער האָט געטראָגן ווייכע, געמזענע לאַטשן.

ווינאָוו האָט פון דעם אַלעם נישט געוווסט. ער איז אָנ־געקומען אין דער מעטראָפּאָליע אויף די פּליגלען פון זיין טרוים. די וועלט־שטאָט. ער האָט שוין פון לאַנג געוווּסט, אַז אין דער מעטראָפּאָליע זענען דאָ כוחות, אויסער די איינגעשפּאַרטע עמיגראַציע באַאַמטע, וועלכע פּאַרלאַנגען אַ מעטריקע, (וועלכע ער האָט נישט) אַ געזונטהייטס־באַ־ שטעטיקונג: אַ דורכלויכטונג פון די לונגען — כוחות וואָס שטעטיקונג: אַ דורכלויכטונג פון די לונגען שועלן זיך פארלייגן אים, ווינאָוון איינשפּאַנען אין עפּעס — וועלן זיך פארלייגן אָנטאָן אַ ליטעראַרישן כאָמוט — ווייל ווי קאָן מען איינשפּאַנען אַ פערד אין אַ וואָגן אָן אַ כּ

אין ווינאָווס היימאָרט האָט אַ יעדער פּויער פּאַרשטאַ־ נען די חכמה פון איינשפּאַנען אַ פערד אין אַ וואָגן. אויך אין דער מעטראָפּאָליע האָבן זיי געוווסט, וואָס זיי ווילן, נאָר מאַכן עס — האָבן זיי נישט געקאָנט — אַלנפּאַלס — נישט מיט ווינאָוון, דער דאָזיקער פּרייער גייסט האָט זיך נישט געלאָזן צוימען.

דאָס אַלץ האָט שוין דער רעפּאָרטער געוווּסט, ווייל ווינאָוו איז נישט געווען קיין מענטש פון סודות, און זיך נישט געמאַכט קיין סוד פון די, אָדער פון דעם — וואָס איז אים נישט צום האַרצן.

דערציילונג

דער רעפּאָרטער האָט מיטגענומען אַ פּלעשל קאָניאַק. אויף יעדנפּאַלס. עס האָט זיך געלייגט אויפּן שכל, אַז װי־ נאָװ — װי עס פּאַסט פּאַר אַ רוסישן מענטשן — האַלט אין פּאַרטרינקען דעם װאָרעם װאָס נאָגט אים, װינאָװ האָט עס נישט אָפּגעלייקנט. מאָדנע מענטשן — האָט ער גע־ עס נישט אָפּגעלייקנט. מאָדנע מענטשן — האָט ער גע־טראַכט — צו װאָס דאַרפן זיי אַ מאָראַלישע פּאַרענטפערונג צו טאָן עפּעס, פון װאָס אַ מענטש האָט פּאַרגעניגן?

אַ גלעזל קאָניאָק, אָדער װיסקי, אָדער: כ'ווייס װאָס פּאַראַ געטראַנק װאָס טוט אַ ברי אינעווייניק, טוט אַ רודער מיט די געהירן — טאַ צו װאָס איז נאָך נױטיק די פּאַר־ענטפערונג װעגן װאָרעם? סיידן מענטשן זוכן ארױסצױ־רופן מיטלייד, רחמנות...

מען דאַרף פּאַרשטיין, אַז דאָס וואָס ווינאָוו טראַכט. האָט דער רעפּאָרטער נישט געוווּסט. אַניט ער דער רעפּאָרטער נישט געוווּסט. אַניט צו וואָס איז ער געגאַנגען נאָך אַן אינטערוויו, און זיך באַוואָפנט מיט אַ פּעלשל קאָניאָק דערצו. מען קאָן נישט פּאַרבייגיין אַזאַ ענין, און נישט פּאַרצייכענען וואָס אַ שטייגער דער רעפּאָר־טער האָט געטראַכט. און געטראַכט האָט ער. אַז ער וואַלט טער האָט געטראַכט. און געטראַכט האָט ער. אַז ער וואַלט מוחל געווען דעם אינטערוויו, דאָס פּאַרבינדן זיין נאָמען מיט נאָמען פֿון אַ כמעט באַרימטן פּאָעט — ווען ער אליין וואַלט געקאָנט הנאה האָבן פון דעם קאַניאַק...

ניט געקוקט אויף די אַלע קלעצער. וואָס מ'האָט גע־לייגט אין וועג — איז דער פּאָעט ווינאָוו פּאָרט אָנגעקומען לייגט אין וועג — איז דער פּאָעט ווינאָוו פּאָרט אָנגעקומען אין דער מעטראָפּאָליע, און דער "פּראָמעטעאוס" האָט גע־האַלטן, אַז ס'איז פּאַרן ווויל פון דער ליטערארישער משפּ־חה, צו האָבן אַ שמועס מיטן פּאָעט. דער רעדאַקטאָר האָט געהאַט זיין חשבון. דער רעפּאָרטער — וואָס אַן אמת — געהאַט אויך זיין חשבון. ניט מער — ווען מען וואַלט הי חשבונות פּאַרגלאָכן — וואָלט זיי נישט געשטימט.

עס וועט דאָך ניט שאָדן צו וואַרפן אַ שטיקל שיין אויפן כאַראַקטער — אויב נישט פון פּאָעט ווינאָוו — איז לכל־ הפחות אויפן כאַראַקטער פון רעפּאָרטער סימטשיק. גע־ שייטן האָט זיך סימטשיק אויף אַ פּאָעט. הלמאי זאָלן

אויף די פּלייצעס; די ווייבער פּאַרוויקלט מיט פּאַטשיילקעס; מיט שטריק ארום די לענדן, שוין באַצייטנס פּאַרברענטע פון זון און פארפינצטערט. זייערע אויגן האָבן גיריק געקוקט, עפּעס האָבן זיי דאָ געזוכט אין דעם ווייטן און פרעמדן לאַנד. געשטופּט איינע די אַנדערע. גערעדט גראָבע און האמעטנע רייד. דאָס וואָרט ״כלעב״ (ברויט) האָבן זיי נישט ארויסגעלאָזט פון מויל. קינדער פון ווייטע רו־זיי נישט ארויסגעלאָזט פון מויל. קינדער פון ווייטע רו־אויפן קינדערישן שטייגער, מיט רייד וועלכע האָבן ניט אויפן קינדערישן שטייגער, מיט רייד וועלכע האָבן ניט אַריינגעפּאַסט אין זייערע קינדערשע מיילער. ״פּאַמאַטע־ריס״ האָבן זיך געשאָטן ווי אָרבעס פון אַ זאַק. אנדערע זענען געזעסן אין מיטן וואָקזאַל אויף דער ערד מיט צע־לייגטע שמאַטקעלעך אויף די קני און זייער באַזאַכט, מיט

מאַדנער רואיקייט געגעסן דאָס גראָבע שוואַרצע ברויט

מיט פּיצעלעך חזיר־פעטס; געקייט געשמאַק מיט געזונטע

ציינער: זיך דורכגעוואָרפן מיט רייד, דערציילט זיך גרוי־

ליקע מעשיות ווי מען, דערציילט אַ וויץ ביי אַ געמיטלעכן

טיש... פּוילישע אָפיצערן מיט געפוצטע שטיוול, מיט היט־

לען מיט שפּיצן האָבן מאָדנע און קאָמיש געגלאַנצט מיט

אַ ניט דאָאיקער זויבערקייט. עפּעס האָבן זיי זיך דאָ ניט

אריינגעפּאַסט אין דעם װאָקזאַלנעם עפּוש. צווישן דעם

המון פון שלעפער, הונגעריקע און אָפּגעריסענע קינדער.
זיי האָבן געשפּרייזט, די אויסגעפּוצטע פּוילישע אָפּי־
צערן, איבערן גאַנצן המון, ווי איבער אַ בלאָטע, און גע־
קוקט מיט איבל און עקל אויף די ארומיקע. און די רו־
סישע סאָלדאַטן מיטן רוסישן ציווילן עולם האָבן זיי באַ־
טראַכט מיט וווּנדער. זיך פונאַנדערגערוקט, געמאַכט פאר
זיי ווי מען זאָגט — אַ וואַרע, און גוטמוטיק געשפּאַסט

פון זיי, ווי פון קינדער וועלכע מאַכן זיך נאַריש...

די לופט איז געווען געדיכט מיטן רויך פון מאַכאַרקע,
אַז ס'האָט געריסן און געקרעלט אין האַלדז. און מיר, די
טעכטער פון דאָס אויסדערוויילטע פאָלק, פרעמדע און
אויסגעריסענע פון יעדן ווינקל פון דער ערד, פאַריתומטע
און עלנטע האָבן זיך צוגעזעצט אין אַ ווינקעלע הונגער
ריקע, פאַרשמאַכטע, צעשראָקענע, און באַטראַכט די גויאי־
שע וועלט מיט פינצטערער מורא... דער הונגער האָט אונדז
געפּלאָגט און מיר האָבן ניט געוווּסט וואָס צו טאָן, ניט
געוווּסט וווּ צו גיין. מיר האָבן אונדזער יידישקייט ניט
קענט באַהאַלטן. אונדזערע פּנימער האָבן אויסגעזאָגט דעם
לעך קורץ און אונדזערע פּנימער האָבן אויסגעזאָגט דעם
לאַנצן סוד פּאַר יעדן פּאַרבייגייער, אַז מיר זענען יידן.

ס'איז אמת, היטלער ימח שמו וזכרו האָט געקראָגן אַ וויסטע מפּלה. דייטשלאַנד איז שוין גלעגן צעטראָטן און באַשפּיגן מיט בלוט; צעטראָטן איז איר ערד פון פרעמדע פיס; צו שאַנד און צו שפּאָט פאַר דער גאַנצער וועלט. אירע טעכטער — פאַרגוואַלטיקט, אירע זין — צעשאָסן; איר האָב און גוטס — סיי אייגענע, סיי אָנגערויבטע פון דער גאַנצער וועלט — וואַלגערט זיך איבער וועגן און שטעגן. גענצער וועלט — וואַלגערט זיך איבער וועגן און שטעגן. אין ווייטע לענדער איבער ימים, פרייט מען זיך מיט איר מפּלה, און ס'זעט אויס, אַז די וועלט גייט בייטן איר פּנים: ברידערלעכקייט און חברישקייט גייט הערשן אויף

דער װעלט. ס'זעט אױס, װי די װעלט איז שױן מיד געװאָרן פון מלחמות: און ס'איז דאָך טאַקע אמת אױך — זי האָט אױסגעזען די װעלט, און דער גאַנצער באַשאַף מיט איר — מיד, זייער מיד...

זי האָט זיך געוואָלט אויספּוצן און אויסוואַשן פון האַס, ווייל זי האָט געזען צו וואָס האַס האָט דערפירט.

אָבער מיר, מיר יידן זענען אויסער יעדן חשבון. ווּוּ מ׳האָט אונדז דערזען, איז דער דינער שלייער פון פריינד־שאַפט גלייך ארונטערגעפּאַלן. דאָס פייערל פון האָס האָט געפינקלט אין יעדנס אויגן... מיר זענען געבליבן אין דער וועלט עלנט און פרעמד, ווי מיר וואַלטן אָקאָרשט ארונ־טער פון אַ ווייטן שטערן. מיר האָבן זיך באַפרייט פון אַ שוידערלעכן קאָשמאַר און געבליבן מיט די אַלטע חש־בונות וועלכע די וועלט האָט געהאַט, האָט, און וועט מיט אונדז האַבן אייביק.

יעדער גוי האָט זיך געוווּנדערט ווי אַזוי זענען מיר געבליבן לעבן: עפעס איז יעדער גוי געווען זיכער, אַז ער איז פּטור געוואָרן פון דעם יידן אויף אַלע מאָל. איז אין האַרצן דאַנקבאַר געווען היטלערן י״ש פאַר זיין גע־ ראָטענער אַרבעט. אַ מאָדנע אַנטױשונג האָט מען גע־ קענט מערקן אין זייערע אויגן, ווען זיי האָבן אונדז דער־ זען ארומדרייענדיק זיך איבער די חרובע שטעט, וואָק־ זאַלן און הויפן בעטלענדיק עסן, אָדער זוכנדיק אַ וועג ווי אזוי צו פאָרן ווייטער. מ'האָט אונדז געיאָגט, געטריבן, געזידלט און מיר זענען געלאָפּן, זיך געשלעפּט פון איין אָרט צום צווייטן און ניט געוווּסט וואָס דער מאָרגן וועט אונדז ברענגען. אָרים און אומגליקלעך פּאָלק מיינס, מיט וואָס האָסטו זיך אזוי ביטער פאַרזינדיקט אויף דער וועלט?!... וואָס טראַכסטו, גרויסער גאָט, איז נאָך לאַנג דער וועג פון פּיין? און וואָס דערוואַרט אונדז אין דער צוקונפט? איז טאָקע עפּעס ניט געוויינלעכעס אָנגעגרייט פאַר אונדז? ווי לאַנג וועלן זיך ציען די חבלי לידה, און נאָך אַלע יסורים, וואָס וועט געבוירן ווערן? מיר האָבן דעם עונש מיט דער פולער מאָס, וווּ איז אונדזער שכר?...

כ'האָב אַ סך געטראַכט. זיך געוואָלט טיילן מיט די מיידלעך, אָבער זיי האָבן געלאַכט פון מיר. זיי האָבן פאר־לוירן דעם גלויבן, אָבער איך האָב געזען גאָט אפילו אין אונדזערע יסורים.

ביז וואַנען וועלן מיר זיך אַזוי אַרומשלעפּן? וווּאַהין וועלן מיר אנקומען? פון וואָס וועלן מיר לעבן? וואָס וועלן מיר טאָן? ווי אַזוי וועלן מיר אָנהויבן פון דאָס ניי? פראַ־ מיר טאָן? ווי אַזוי וועלן מיר אָנהויבן פון דאָס ניי? פראַ־ געס. פראַגעס, אָן אַ סוף אָן אַ ברעג. מיר זענען נאָך אַלץ ווי די שעפעלעך צווישן וועלף, וועלכע לויערן אויף אונדז.

איינמאָל, ווען מיר זענען אַלע צוזאַמען געזעסן אויפּן װאָקזאַל פּון אַ שטאָט — װאָס איך געדענקט ניט איר נאָמען, פּאַרצװייפּלטע און פּאַרלױרענע, געקוקט מיט יאושדיקע אויגן אויף יעדן אריינקומענדיקן מענטשן, האָבן מיר מיטאַמאָל דערזען אַ סאָלדאַט אױף איין פּוס און די צװייטע אױף אַ קולע. אַ קלײנער, אַ דאַרער שױן ניט גאָר קײן יונגער, מיט אַ טאָרבע אױף די פּלײצעס.

גאָרניט איז געווען אויסערגעוויינלעך. ניט זיין קולע.

אויף זיין פּנים סיי אַז ער האָט חרטה וואָס ער האָט זי דאָס געפרעגט, סיי אַז ער איז נייגעריק אויף איר ענטפער. ער האָט אויסגעמיטן חנהס אויגן.

דאָ קען איך אייך נישט העלפן״. איז געקומען חנהס "דאָ קען איך אייך נישט שטילער ענטפער.

וואָס זאָל זי אים זאָגן? אַז זיין פאַרליבט הייסט נישט פאַרגלייכן יענעם מאַן מיט מייקלען, יענעמס אויגן מיט מייקלס, ווי זי פאַרגלייסט יעדן מאַנסביל מיט אים, און יעדן מאַנסביל פעלט אויס... און וואָס איז זי מחויב צו דערקלערן?

"אָט דאָ איז מיין באַן. זייט געזונט!"

"כ'האָב נאָר געמיינט — איר זאָלט... מילא״.

חנה איז גלייך פאַרשוונדן אין דעם אַריינגאַנג צו דער באַן־סטאַנציע.

"בלייבט געזונט".

יחיאל־מיכאל האָט זיך לאַנג אַרומגעדרייט איבער די ניו־יאָרקער גאַסן אָן תכלית און האָט כמעט פאַרשפעטיקט דעם אויטאָבוס. ער האָט זיך אַוועקגעזעצט אויף אַ ליידיק אָרט און האָט גענומען לייענען א ספר מיט אַזאַ כוונה אַרט און האָט גענומען לייענען א ספר מיט אַזאַ כוונה אַז קיינער האָט זיך נישט געטשעפּעט צו אים, אים קיין וואָרט נישט געזאָגט, און ער האָט קיינעם נישט געדאַרפט קוקן גלייך אין פּנים אַריין מיט זיינע אומגליקלעכע, הירשענע אויגן.

ביידע האָבן אויסגעמיטן די ביבליאָטעק אין משך פון די קומענדיקע וואָכן. ווען זיי האָבן זיך סוף־כל־סוף געזען האָבן חנה און יחיאל־מיכאל זיך איגנאָרירט. חנה איז נאָך אַלעמען איינע פון ״יענע״ מיידלעך, און יחיאל־מיכאל איז נאָך אַלעמען אַ חסיד.

(דערמאנונג)

### לאה זילבער

## אויפן וועג "אהיים"

ס'איז געווען שטיל. דאָס שטעטל ערגיץ אין פּאָמע־ראַניע איז נאָך געשלאָפּן, דער פרימאָרגן האָט צוגעזאָגט אַן ואַרעמען און שיינעם טאָג. אָבער די ניט פּאַרזייטע און צעטראָטענע פעלדער; די פּאַרברענטע בוימער; די פּוסט־קייט אַרום האָט אומעטיק געמאַכט דאָס האַרץ. עס איז געווען פרילינג 1945, נאָך דער באַפרייאונג. עפעס האָט געדריקט עלנט און פּאַרלאָרנקייט. דאָס ניט וויסן וואָס די קומענדיקע מינוט קען מיט זיך ברענגען — האָט שווער געמאַכט דאָס געמיט. ס'איז געווען אַ גליק, וואָס די ברעט־געמאַכט דאָס געמיט. ס'איז געווען אַ גליק, וואָס די ברעט־לעך מיט די נעמען פון די וועגן זענען צוריק אויפגע־שטעלט געוואָרן, האָבן מיר כאָטש געוווּסט ווואַהין מיר גייעז.

דאָס לאַנד איז אונדז געווען פרעמד.. די וועגן אומבאַ־ קאַנט. אָבער מיר האָבן געמוזט גיין. קיין אַנדער ברירה איז ניט געווען. מיר האָבן זיך קונציק אויסגעהיט פון די קליינע אָפּטיילונגען פון מיליטער, וועלכע האָבן פון צייט צו צייט פאַרביימאַרשירט. אין די נעכט האָבן מיר זיך אָפּגערוט אין שטאַלן און שייערן; אין חורבות; און מיטן באַגינען ווידער געגאַנגען אָן אַן אַדערס און אָן אַ ציל, נאָר אין מיין האַרצן האָט שטענדיק געפּרעפּלט אַ תפילה צו גאָט. ער זאָל אונדז פאַרהיטן פון אַלדאָס בייז. איך גלויב באמונה שלימה, אַז די תפילות האָבן אונדו געהאָלפן, ווייל זיי זענען געקומען פון אַ ציטערדיק האַרץ. נאָך עטלעכע טעג מאַרשירן, ווען אונדזער שפּייז האָט זיך אויסגעלאָזט, זענען מיר אָנגעקומען אין אַ שטאָט. מיר זענען אַוועק אויפן וואָקזאַל. קיין סך מענטשן זענען דאָרטן נישט געווען. מיר האָבן זיך געוואַשן אונטער דער ״וואָדאָקאַטשקע״. אויף די ליניעס האָט זיך דערווייל אָנגערוקט אַ לאָקאָמאָ־ טיוו, צו אים האָט מען צוגעטשעפעט וואַגאָנעס פאַר בה־ מות און חזירים, מיר האָבן געפרעגט: וווּ וועט די באַן גיין און ווען וועט זי גיין? אָבער מיר האָבן ניט געקענט ביי קיינעם דערגיין קיין טאָלק... ווען דער גאַנצער עשאַלאָן האָט זיך אויסגעשטעלט. האָבן מיר ניט פרעגנדיק ביי

קיינעם זיך ארויפגעכאַפּט אויפן לאָקאָמאָטיוו און אַלע פינף זיך אויסגעזעצט אין אַ ווינקעלע, אויף דער פּאָדלאָגע און געוואַרט ביז די באַן וועט זיך רירן... מיר האָבן אפילו ניט געוווּסט וווּאַהין די באַן קען אונדז פאַרפירן... נאָכן אָפּ־ זיצן אַ שיינע פּאָר שעה. האָבן מיר מיטאַמאַל דערהערט קולות פון רוסן, זיי זענען געקראָכן אין די וואַגאַנעס, גע־ רעדט הויך. זיך געקריגט און זיך געזידלט. מיר האַבן איינגעהאַלטן דעם אָטעם פון שרעק. מיר זענען געווען זייער אומרואיק, מיטאַמאָל האָבן מיר דערהערט ווי עמעצער איז ארויף אויפן לאָקאָמאָטיוו. מיר האָבן זיך פאַרטייעט. אָבער ס'האָט ניט געדויערט קיין מינוט, ווי ס'האָט זיך פאַר אונדז באַוויזן אַ רוסישער מיליטערמאַן, מיט אַ פּנים פון אַ גזלן, מיר האָבן אים שטום אָנגעקוקט. ער, האָט אונדו באַשאָנקען מיט אַ קוק, וועלכער האָט קיין גוטס ניט אָנגעזאָגט. זיין בליק איז געווען פול מיט רשעות און חשד. ער האָט געגעבן אַ דונער ווי פון אַ טרובע! יזשידאָוויאַ״ — מיט אַזאַ קול, אז מיר זענען געבליבן זיצן "זשידאָוויאַ״ פאַרגליווערטע פון שרעק... נאָכן ״זשידאַוויאַ״ האָט זיך אַ שאָט געגעבן פון זיין מויל אַ לשון. אַז אַפילו קיין פּאַ־ ער געד פינצטער געד אונדז פינצטער גע־פיר קען דאָס נישט פאַרטראָגן... ס'איז אונדז וואָרן פאַר די אויגן, ער האָט געזעצט מיט די גרעבסטע ווערטער פון זיין כאַמסקן מויל: ״פּאַרשיוואַיאַ זשידאָוו־ . סקאַיאַ באַנדאַ״! האָט ער געדונערט איבער אונדזערע קעפּ שוין זאָלט איר ארונטער פון דאַנען. אויב ניט וועל איך אייך באַלד אזוי צורעכט מאַכן, אַז איר וועט ניט קענען שטיין אויף אייערע פיס. ער האָט דערביי געכאַפּט אַ לאַנג שטיק אייזן, און דאָס געגעבן אַ הויב אין דער לופטן... מיר האָבן זיך אַ ריס געטאָן פון אונדזער פאַרגליווערטקייט און אָנגעהויבן צו לויפן און שפּרינגען פון הויכן לאָקאָמאָ־ טיוו. מיר האָבן שיער ניט געבראָכן האַלדז און נאַקן, און געלאָפן צוריק צום וואָקזאַל.

דער וואָקזאַל איז שוין געווען פול מיט מיליטער. מיט רוסישע ציווילע באַפעלקערונג, אָפּגעריסענע, מיט טארבעס

אויפגעהויבן די אויגן און האָט געזוכט דאָס מיידל, איז זי שוין נישט געווען.

אין אַ װאָך אַרום איז דער יונגער חסיד װידער געקומען אין ביבליאָטעק, און האָט ווידער געזוכט דאָס מיידל. דאָס מאָל איז זי געזעסן מיט אַ קליין ביכל װאָס האָט דווקא יאָ אױסגעזען ענלעך אױף אַ טײטש־חומש. אויף איר פּנים האָט געפעלט דער האַלב־פּאַרחלומטער שמייכל וואָס פריער. די קנייטשן אַרום די אויגן האָבן אונטערגעשטראָכן איר אָנגעשטרענגטקייט. ער האָט זיך אַוועקגעזעצט ביי איר טיש, און וואַרטנדיק אויף די ספרים וואָס ער האָט באַשטעלט ביים ביבליאָטעקאַר, האָט ער אַרויסגעקוקט אויפן מיידל פון אונטער די וויעס. זי איז ווידער געווען אָנגעטאָן אין אַ בלוזע, דאָס מאָל אַ רויטע, די אַרבל פאַרקאַטשעט, די בלוזע פּאַסט זיך צו אירע שוואַרצע האָר, האָט ער געטראַכט. אַ פּאָר הערעלעך זענען איר געַפאַלן איבער די אויגן, און אויף איר פּינם האָט געפעלט די ליבע און באַוווּנדערונג צו וועלכע ער האָט זיך שוין צוגעוווינט. אַ פאַריאָגטקייט האָט פאַרנומען זייער אָרט. ווי אַ יידענע אין אַ ווינטערדיקן ערב־שבת, האָט ער געטראַכט, ווען דער טאָג אין פּשוט צו קורץ.

אַ בחור אָנגעטאָן אין דאָנגעריס און אַ פּלאַנעלן העמד האָט אים דערלאַנגט די ספרים. ער האָט זיך אַריינגעוואָרפּן אין זיי מיט גרויס כוונה. זאָל זי חלילה נישט מיינען אַז ער איז געקומען צוליב איר.

חנה האָט אַװעקגעשטופּט די הערעלעך װאָס זענען איר כסדר געפאַלן פאַר די אױגן, און האָט געלייענט װיטער מיט כװנה. װאָס גיכער זי װעט פאַרטיק װערן מיט דעם נודעם אַרטיקל, אַלץ גיכער װעט זי זיך קענען נעמען צו די אַלטע זשורנאַלן. אױס געװױנהייט האָט זי געװאָרפּן אַ בליק איבערן לייענזאַל און האָט באַמערקט דעם יונגן חסיד. זי האָט באַשלאָסן אַז לױ־צחק האָט געמוזט אויסזען פּונקט אַזױ, געמוזט האָבן אַזאַ סענסיטיוו פּנים מיט אַ גריכישער נאָז אַזאַ. מן־הסתם האָט אױך ער זיך געשאָקלט אַזױ חנעװדיק ביים לייענען, און די אויגן — דאָס זענען מייקלס אױגן. ניין — מייקלס אױגן זענען אין גאַנצן ברױן, און די־אַ זענען גרין־ברױן, נאָר ביידע דערמאָנען אַין אַ הירש... מסתמא האָט לױ־צחק אױך געהאָט אַזעלכע הירשענע אױגן.

דער חסיד האָט אויפגעהויבן די אויגן.

"שלום־עליכם. וואָס לייענט איר היינט?"

. העלאַ! כ'האָב מורא, אז גאָרנישט אינטערעסאַנט".

אָ, אַ שאָד״. זיינע אויגן זענען געווען פול מיט מיטלייד.

"וואָס לייענט איר?"

"א ספר".

חנה האָט געוואַרט ער זאָל איר דערקלערן וואָס פּאַר אַ ספּר און האָט זיך באַלד געכאַפּט אַז ער וועט איר נישט זאגז.

> "איר ווייסט, איך ווייס נישט ווי איר הייסט". "כ'הייס יחיאל־מיכאל".

און איך הייס חנה". "זייער איינגענעם".

"טאַקע. מיר אויך״.

ביידע האָבן געשוויגן.

ענר", האָט חנה געלאַכט אומבאַקוועם, ״צוריק צו דער "אַרבעט!״ אַרבעט!״

", '%,"

¥

יעדעס מאָל װאָס חנה און יחיאל־מיכאל האָבן זיך געטראָפן האָבן זיי אויסגעטױשט אַ פּאָר װערטער; אָדער האָט ער זי געפרעגט װעגן אַן אַרטיקל װאָס ער האָט געלייענט אין דער װעלטלעכער פּרעסע, אָדער האָט זי געבעטן ביי אים הילף מיט אַ טראַדיציאָנעלן ענין. און בשעתן רעדן האָבן ביידע זיך געפילט זייער אומזיכער און האָבן נישט געוווּסט פּאַר װאָס.

איין מאָל האָבן זיי זיך ביידע געגרייט צו פאַרלאָזן דעם זאָל פּונקט אין דער זעלבער צייט. אַרויסגייענדיק האָט יחיאל־מיכאל געהאַלטן פאָר איר די טיר.

"אַ שיינעם דאַנק״.

"נישטאָ פאַר װאָס.".

״וווּהין פּאָר איר? קיין ברוקלין?״

יאָ. 5 אַ זייגער פּאָרט אָפּ אַ באָס פון דער 26סטער "יאָ. 5 אַ זייגער

גאַס״.

"אָ". "און איר?"

"כ'פּאָר נישט קיין ברוקלין".

ביידע האָבן נישט געוווּסט וואָס צו זאָגן, און זענען געגאַנגען פּאַמעלעכערהייט, יעדער אריינגעטאָן אין די אייגענע מחשבות. נישט קוקנדיק האָט חנה באַמערקט ווי מענטשן קוקן אויף זיי, גלאָצן אויס אַ פּאָר אויגן. דאָס פּאָרל האָט זיך פארנומען דווקא אין דער פּאַרקערטער ריכטונג פון דער 26סטער גאַס.

"דו -- איר האָט דאָך מסתמא אַ בחור?"

"יאָ און ניין״.

דער חסיד האָט געשוויגן. ס'איז אים קענטיק געווען שווער צו פרעגן.

<u>" — אַד גָּס הייסט יאָ, נאָר "</u>

מיר דאַרפסטו עס נישט דערקלערן״.

יחיאל־מיכאלס אויגן האָבן נישט געקוקט רעכטס אָדער לינקס, נאָר גלייך פאָרויס, ווי אַ פערד מיט אַ כאָמעט, ער האָט גערעדט פּאַמעלעך, עקזאַקט.

מיינע עלטערן רעדן מיר אַ שידוך. זי איז זייער אַ זייצר מואַזשנע מיידל, פון אַ באַלעבאַטישער משפּחה. כ'האָב נאַר געוואָלט וויסן — ״ און דאָ האָט ער זיך מיט אַן אמת אָנגעשטרענגט נישט צו קוקן חנהן אין פּנים אַריין — ״כ'וויל וויסן — ווי מע פילט זיך — וואָס פאַר אַ געפיל — וואָס הייסט זיין פּאַרליבט?״

ביי די ווערטער איז דער יונגער חסיד געוואָרן רויט ווי אַ שעמעוודיק מיידל, און מ'האָט געקענט דערקענען

פּאַפּירן און ביכער אָן אַ סוף — אַלטע און נייע — אַ פּאַפּירן און ביכער אָן אַ סוף . יידישער גן־עדן.

אין דעם יודאַיסטישן צימער אויפן ערשטן גאָרן לייענט איינער דובנאָוו, אַ צווייטער ווייצמאַנען — און לייענט איינער דעם רמב״ם. 5.000 יאָר יידיש לעבן פּאָסן זיך אַריין אין איין קאַרטאָטעק, ס'אַ ביבליאָטעק — מען דאַרף לייענען, זיך לערנען, אַנטוויקלען דעם מוח. מען דאַרף באַקומען וויסן. אַ קליין קאַרטל אין קאַרטאָטעק ווערט באַקומען וויסן. אַ קליין קאַרטל אין ווערט פאַרוואַנדלט אין אַ בוך, און אַ בוך ווערט פאַרוואַנדלט אין וויסן.

דער לייענזאַל, ווי געוויינטלעך, איז געווען פול מיט יידן — מיט היט און אָן היט, פרומע און פרייע. אַ יונגער חסיד פירט אַ שמועס מיט אַ מאָן וואָס זיצט ביי איינעם פון די הילצערנע טישן און שרייבט אָן אַן אַרטיקל. חנה, אַ סטודענטקע וואָס איז געזעסן ביי אַ שכנישן טיש, האָט זיך געחידושט וואָס דער חסיד פרעגט אים צו ער שרייבט אָן דעם אַרטיקל פּאַר דער צוקונפט.

שטעל זיך פּאָר אַז אַ חסיד ווייסט אַז ס'עקסיסטירט אַ צוקונפּט! זי האָט אַ שמייכל געטאָן און האָט ווידער אַריינגעשטעקט די קליינע נאָז אירע אין דעם געבונדענעם יאָרגאַנג פון אַ וואַרשעווער זשורנאַל וואָס זי האָט געהאַלטן אין מיטן לייענען.

חנה פּרעסער איז געקומען אַרבעטן אין ביבליאָטעק צוריי, דריי מאָל אַ וואָך. זי האָט בעיסער ליב געהאַט צו אַרבעטן דאָרט ווי אין אוניווערסיטעט, ווייל דאָ זעט מען מער מענטשן פון אַ ברייטערן אויסקלייב.

זי האָט זיך רעגלמעסיק פאַרטיפט אין אַ בוך אָדער אין אַ זשורנאַל און איז גלייך אַוועקגעפלויגן אינעם עולם־הדמיון. די זשורנאַלן זענען איר געווען ווי אַ ציענדיקער ראַמאַן, און די מחברים פּערסאַנאַזשן מיט וועמען זי איז שוין גוט באַקאַנט — כעמט ווי העלדן אין אַ סאָופּ־אַפעראַ. אַז איינער פון זיי האָט זיך אויפגעפירט בונטאַ־ריש אין אַן אַרטיקל צי אַ בריוו אין דער רעדאַקציע. האָט זי געטאַן אַ שמייכל — ווי אַ מאַמע שמייכלט אויף האָט זי געטאַן אַ שמייכל — ווי אַ מאַמע שמייכלט אויף אַ שטיפעריש קינד אָדער אַ ווייב ווען איר מאַן פירט זיך אויף ווי אַ קליין יינגעלע. איר פּנים האָט זיך געביטן ביים לייענען, איז געוואָרן ווייכער, אָפענער. אָט שמועטט מען זיך דורך מיט אַלטע חברים — דאַרף מען זיך נישט זירגן וועגן דער גאַנצער וועלט! דאָ האָט זי זיך געפילט זיכער. דאָ, פאַרברענגענדיק מיט אַ וועלט וואָס איז שוין זיכער. דאָ, פאַרברענגענדיק מיט אַ וועלט וואָס איז שוין זיכער. דאָ, פאַרברענגענדיק מיט אַ וועלט וואָס איז שוין זיכער. דאָ, פאַרביי, האָט זי באַהערשט די אייגענע וועלט.

דער יונגער חסיד האָט געקוקט אויף דעם דאָזיקן מיידל, און ס'איז אים געווען טשיקאַווע צו וויסן וואָס זי לייענט. סטייטש! זי לעבט זיך אַזוי אַריין אין דעם! אַפּילו די אויגן אירע ווערן גרעסער.

ער האָט געקוקט אויף איר. געקוקט ווי זי קומט יעדעס מאָל אַריין אין זאַל. ער האָט זי געזען — אַ שטילע. אַ נערוועזע. זי וואַרפט אַ גיכן בליק איבערן זאַל, טאָמער זעט זי אַ באַקאַנטן. זי ציטערט מען זאָל איר זאָגן אַ בייז וואָרט. יאָ, אַן אייגענע.

ער האָט באַמערקט אַז זי טראָגט אַלע מאָל אַ בלוזע

קיין מאָל ניט קיין סוועטער ווי די מאָדערנע מיידלעך. די פריזור פּונקט אַזוי זיך — זי מוז זיין אַן אייגן מיידל.

נאָר ער האָט זי נישט דערקענט. חוץ דעם — וואָס טוט אַן אייגענע דאָ אין ביבליאָטעק, ביי די גויים? און וואָס לייענט זי? ער האָט געזען אום שבת ווי די ווייבער וויצן איבער דעם טייטש־חומש מיט פּונקט אַזאַ מינע ווי אירע. נאָר אויף צו לייענען די צאינה־וראינה קומט מען נישט אין ביבליאָטעק. און דערצו איז דאָס בוך צו גרויס צו זיין אַ טייטש־חומש. ס'זעט גיכער אויס ווי אַ תלמוד. אַבער קיין תלמוד לייענט מען נישט מיט אַזאַ מינע, און אַ בער קיין תלמוד לייענט מען נישט מיט אַזאַ מינע, און אַ מיידל דערצו.

וואָסן לאַנג האָט ער זיך געמאַטערט איבער דעם: וואָס לייענט זי? ביז ער האָט באַשלאָסן זי אַ פּרעג צו טאָן:

״אַנטשולדיקט, נאָר וואָס לייענט איר?״

חנה האָט אויפגעהויבן די אויגן און האָט געזען פאַר זיך אַ יונגן חסיד מיט אַ שוואַרצער קאַפּאָטע, אַ שטריימל, פּאות מיט ווונדערלעך מילדע גרין־ברוינע אויגן און אַ נערוועזן שמייכל...

די ליטעראַרישע בלעטער. ס'אַ זשורנאַל וואָס איז אַרויס אין וואַרשע פאַר דער מלחמה. אַלע וויכטיקע יידישע שרייבערס זענען דאָ פאַרטראָטן״.

עקסיוז מי", האָט דער יונגער חסיד שעמעוודיק "עקסיוז מי", האָט דער יונגער חסיד שעמעוודיק פּאָרגעזעצט אויף ענגליש. ״כ'האָב געמיינט אַז איר זענט איינע פון אונדזערע מיידלעך. כ'האָב נישט געמיינט..." ער איז געבליבן שטעקן אין מיטן זאַץ.

חנה איז געבליבן שטיין אַ מינוט אָן לשון. האָט אים געקוקט גלייך אין פּנים אַריין מיט אַ פּאָר פאָרזאָרגטע, געקוקט גלייך אין פּנים אַריין מיט אַ פּאָר פאַרזאָרגטע, נייגעריקע אויגן, און האָט אים סוף־כל־סוף געפרעגט: ״פון וואַנעט ווייסט איר וועגן דער צוקונפט? איר לייענט זי אַוודאי נישט״.

מיין טאַטע האָט אַ דרוקעריי. און איך לייען אַפילו "מיין טאַטע האָט צו דרוקעריי. דעם פּאַרווערטס פון צייט צו צייט״.

דאָס האָט ער שוין געזאָגט מיט אַ האַלב־אַפּאָלאָגעטישן שמייכל.

מיר איז אינטערעסאַנט צו וויסן וואָס טוט זיך ביי די "מיר איז זענען דאָך אויך אַ טייל פון כלל־ישראל".

דאָ האָט ער זיך פאַררייטלט ביז אונטערן שטריימל. און איז ווידער אַריבער אויף יידיש.

איך צו געמיינט אייך צו "אַנטשולדיקט. איך האָב נישט געמיינט אייך צו באַליידיקן".

חנה האָט אים געענטפערט מיט זייער אַן ערנסטער מינע. די אויגן אירע זענען געוואָרן נאָך גרעסער. אַזוי מינע. די אויגן אירע זענען געוואָרן נאָך גרעסער. אַזוי ווי ער האָט זיי געזען בשעת זי האָט געלייענט. און אים האָט זיך געדאַכט אַז זי זעט אויס ווי אַ יידענע וואָס איז געקומען צום רבין פרעגן א שאלה אויף אַ הון.

ס'איז נישט קיין באַליידיקונג. טייל יידן זענען פרומע ס'איז נישט קיין באַליידיקונג. טייל זענען פרייע. אַזוי איז עס. כ'בין נאָר צופרידן און טייל זענען פרייע. אַזוי איז עס כלל־ישראל״.

".- אפשר ...הם...

און ער איז צוריק צו זיין טיש און צו זיינע ספרים. ער האָט געלייענט מיט גרויס כוונה. און ביז ער האָט

אָריגינעלסטע און קרעפטיקסטע העברעאישע שרייבער, וועלכע שאַפן אַלץ וועגן עבר און דעם לעבן פון מזרחד אייראַפּעאישן יידנטום. אַרויסהויבנדיק עגנונען, ווייזט ער אַן, אַז זיין פען־נאָמען איז אַ פּסעוודאָנים און נעמט זיך פון פּשוטן העברעאישן וואָרט עגנות, ווייל דער שרייבער לעבט איינזאַם, אַ פּאַרלאָזן לעבן, פארטאָן אין זיין שעד לעבט איינזאַם, אַ פּאַרלאָזן לעבן, פארטאָן אין זיין שעד פערישע אַרבעט. אַ טאַלאַנט, וואָס פּאַרקערפערט מיט זיך אַ גדול בישראל, וואָס דערשיינט נאָר אין עטלעכע דורות.

בשעתו האָט ער זיך אָפּגעשטעלט אויף עגנונס נייעם סטיל וואָס ער האָט אַריינגעבראַכט אין דער מאָדערנער העברעאישער ליטעראַטור. באַזונדערס האָט דער פּרעלע־ גענט גורט זיך אָפּגעשטעלט אין דעמאָלטיקן רעפעראַט אויף זיין יידיש שאַפּן, און אויף דער רייכקייט פון יידיש לשון, וואָס ער האָט גענומען פון די וואָרצלדיקע זאפטן פון טאָגטעגלעכן לעבן און זיך דערהויבן צו דעם געט־לעכן, וווילקלינגעוודיקן, וואָס האָט געגעבן יעדן שרייבער לעכן, וווילקלינגעוודיקן, וואָס האָט געגעבן יעדן שרייבער די מעגלעכקייט אויסצוזינגען זיינע געפילן די דורך דורות געלייטערטע וואַפטן פון פּאָלק.

אין יאָר 1951 האָט חיים גורט געמאַכט אַ קורצן באַזוך אין ישראל און פון דאָרט צוריקגעקומען א באַ־גייסטערטער. האָבנדיק איינגעוואפט דעם קלאַנג פון לעבעדיקן העברעאישן לשון. אַ צייט שפעטער האָט ער איבערגעוועצט עגנונס הערצילונג "די כאַפערס", וואָס מיר האָבן דעמאָלט אונטער אונדזער רעדאַקציע אָפּגע־דרוקט אין די "יידישע פּאָסט", אין נאַוועמבער 1951.

אגב איז די זעלבע איבערזעצונג אַריין אינעם בוך עצווישן אַלט און ניי״. חיים גורט האָט מיר דעמאָלט געזאָגט, אַז ער האָט בדעה שפעטער איבערצוזעצן אַנדערע פון עגנונס דערציילונגען. דאָס האָט ער אָבער גלייך נישט געקאָנט טאָן, צוליב עול פרנסה אין זיין פּאַק־פּאַפּיר גע־שעפט און דאָס אָפּגעלייגט אויף א ביסל שפעטער.

ווען ער ערשט רעאַליזירט נאָכדעם, ווען ער האָט זיך סטאַביל באַזעצט אין דער יידישער מדינה. דאָרט איז אים אויך שפּעטער באַשערט געווען זיך צו טרעפּן אויג אויף אויג מיט זיין באַליבטן שרייבער ש. י. עגנון און שמועסן מיט אים וועגן זיינע שאפונגען און ווי אַזוי מ׳דאַרף אים איבערזעצן.

ווי שוין געזאָגט, איז עגנתנס שפראַך אַ ספּעציפישע
אידיאמאטיש און תלמודיש. און דער פארשטאָרבע־
בער חיים גורט איז געווען אַ גרויסער בקי אין די אלטע
ספרים, אַ פּקוח, ליזגנדיק דעם טראָפּ אויף יעדן אידיאם
און זיך אַריינפארטיפט אין עגנונס שפרודלדיקע אַרכאַישע
אויסדרוקן און זיי אַרויסברענגען אין אַ פּליסיקן יידיש.

זיין אַריינפיר־וואָרט צו עצווישן אַלט און ניי״. פאַר־ענדיקט פּראָפ. דב סדן מיט פּאָלגנדיקן פילזאָגעוודיקן זאַץ:

איך האָב אַמאָל עגנונען אַ פרעג געטאָן, וועגן די אווי גרעסערע פרווון אים צו פאריידישן (געמיינט אליעזר צוויי גרעסערע פרוון אים צו פאריידישן (געמיינט אליעזר רובינשטיין און חיים גורט — ג. ש.) האָט ער אַ שמייכל געטאָן: ווייזט אויס, אַז להבדיל בין קודש לחול, אין דער ליטעראַטור, גילט איצט אַ פאַרקערטע הלכה: אחד מקרא ליטעראַטור, גילט איצט אַ פאַרקערטע הלכה: אחד מקרא

ושניים תרגום, אָבער ווער עס איז דאָ אונקלוס און ווער יוחנן עוזיאל, זאָלט איר, קריטיקער, זיך דאַרן דעם קאָפּ, און אַנטשיידן״.

דאָס בוך עצווישן אַלט און ניי״ איז געדרוקט מיט ליכטיקע אותיות אויף גוט פּאַפּיר און איז אַ ציכטיקע אויסגאַבע פאַרן יידיש־לייענער, וואָס זויל זיך באַקענען מיט עגנונס שאַפונגען.

מיר דאַרפּן דערפּאַר דאַנקבאַר זיין די אלמנה, וואָס האָט זיינע איבערזעצונגען אַריינגעשטעלט צווישן צוויי טאוולעז.

חיים גורט ז״ל איז נפטר געוואָרן אין תל־אביב אין יאָר 1975. זאָלן די האָזיקע שורות זיין אַ ליכטל צו זיין טע יאָרצייט.

שרהלע זילבערמאַן

## געמיינט

צוויי שטיינערנע לייבן שטייען ביים אַריינגאַנג פֿון דער ביבליאָטעק אויף דער 42סטער גאַס — גלויבן און שכל. צוזאַמען שטעלן זיי מיט זיך פּאָר דאָס וויסן, די צוויי שטיינערנע היטער. זיי ליגן אויף די טרעפּ, איינער צו דרום צו, איינער צו צפון צו — אויף אייביק צעד שיידט. ס'קאָן דאָך אַנדערש נישט זיין. ביי איינעם קען שטיין אַ ״פּושער״, ביים צווייטן — צוויי פּאַרליבטע. נאָר זיי זענען פּאָרט אַ פּאָר. זיי באַקוקן אי דעם ״פּוּ־ נגָר זיי זענען פּאָרט אַ פּאָר מיט דעם זעלבן שטאָלצן שטאָלצן בליק.

יעדע וואָך קומען טויזנטער מענטשן אין דער ביב־ליאָטעק צו לייענען ביכער, צו ווערן קליגער. מען קוקט ליאָטעק צו לייענען ביכער, צו ווערן קליגער. מען קוקט אָן די מאָהאָנענע ווענט און די מירמעלנע פּאָדלאָגעס. אַ פּאַלאַץ, און אַליין איז מען דער באַוווינער, דער קאַ־וואַליר צי די דאַמע. פוסטריט הילכן אָפּ וווּ נאָר מען גייט, און מע פרייט זיך, ווייל וווּ דען קען מען האָבן אַזעלכע פּאָנטאַזיעס אין ניו־יאָרק?

נאָר אַפּילו דאָ שרייבט מען אױף די װענט פון די װאַשצימערן, כאָטש אָנשטאָט די געװיינטלעכע פּאָרנאָגראַ־פיע (״...אױב דו װילסט גוט פאַרברענגען, קלינג מיר אָן...״) זענען די װענט באַפּוצט מיט פּאָליטישע דיסקוסיעס און ליטעראַטור־קריטיק:

- לייענט דיקענז איר'ט הנאה האָבן!
  - דיקענז שטינקט! —
- ווי קענסטו דאָס זאָגן אויף איינעם פון די גרעסטע ענגלישע פּראָזאַיקער?

און אַזוי ווייטער.

ווער ווייסט וואָס פאַר אַ צוקונפטיקע געלערנטע דריקן זיך אויס אויף אַזאַ אופן אויף די ווענט?

דאָ שטייט דאָס װאָרט אױבן אָן — אַפּילו אין דאָס װאָרט אויבן אָן וואַשצימער. אַז מע גייט דורך די קאָרידאָרן זעט מען

גדליה שמימק

## "צורישן אַלט און נייי

(וועגן חיים גורט'ס תרגום אויף יידיש פון ש. י. עגנונס 8 דערציילונגען)

עגנונען איז צוגעטיילט געוואָרן דער נאָבעל־פּריז פון דער שוועדישער מלוכה אַקאַדעמיע אין שטאָקהאָלם פון דער שוועדישער מלוכה אַקאַדעמיע אין שטאָקהאָלם אין יאָר 1966 און ער איז נפטר געוואָרן אין עלטער פון 82 יאר.

קריטיקער זענען מסכים, אז איבערזעצן דעם לאַורעאַט עגנון אויף יידיש. איז נישט פון די לייכטע זאַכן, בכן זיין ראָל אין דער העברעאישער ליטעראַטור איז אַ ספּעצי־ פישע. ווייל דער העברעאישער קלאַסיקער האָט געפונען שפּראַכלעכע פּאָרמען אין עברית, וואָס זענען אמנאָענטסטן געווען זיין אינערלעכע וועלט.

אַ יאָר שפּעטער נאָכן דערהאַלטן דעם נאָבעל־פּריז. איז עגנון איבערגעזעצט געוואָרן אין דעניש. דייטש. פּויליש און ענגליש און שפּעטער אין אַנדערע שפּראַכן. אגב אין דער ענגלישער שפּראַך זענען דערשינען דריי ביכער. דאָס לעצטע אין יאָר 1970. אין פּאַרלאַג וויקטאָר ביכער. דאָס לעצטע אין יאָר 1970. אין בערזעצונגען זע־גאָלאנץ א. ק. "12 דערציילונגען". די איבערזעצער. צוו. זיי: נען געמאַכט געוואָרן פון מערערע איבערזעצער. צוו. זיי: י. מ. לאסק, אייזיק פראַנק, בארנעי רובין, דזשוליוס האַר־לעי און אַנדערע.

עגנון איז מייסטערהאַפט איבערגעזעצט געוואָרן אין יידיש לשון דורך אליעזר רובינשטיין. די איבעזעצונג איז דערשינען אין אַ גרויסן באַנד פון 600 זייטן. פּאַר וועלכע דער איבערזעצער האָט באַקומען אין יאָר 1976 דעם איציק מאַנגער־פּריז.

תיים גורטס איבערזעצונג איז דערשינען אין פאַרלאָג ״ישראל־בוך״ אין 1978. לזכרון דעם איבערזעצער, אַדאַנק דער זאָרגפעליקער אָפּהיטונג פון זיין ליטעראַרישן עזבון פון דער אלמנה. דאָס בוך האָט אַן אַריינפיר־וואָרט פון פראָפעסאָר דב סדן פון דער קאַטעדרע פאַר יידיש אויפן ירושלימער אוניווערסיטעט.

איז ווערט דאָ צו ברענגען אַן אויסצוג פון אַן אינ־טערוויו מיט דב סדן ווען ער איז אין יאָר 1953 נאָמינירט טערוויו מיט דב סדן ווען ער איז בשעתו צוו. אנד. דער־געוואָרן אויף דעם אַמט. ער האָט בשעתו צוו. אנד. דער־קלערט דאָס פּאָלגנדיקע וועגן זיין אויפפאסונג לגבי יידיש:

עכדי צו פארפולקאַמען דעם יידישן באַווּסטזיין פון יינגערן דור, איז נישט גענוג צו לערנען בלויז שאַפּונגען אין דער העברעאישער שפּראַך, אויך יידיש האָט ריזיקע יצירות. וואָס האָבן מיטגעווירקט אויף דעם געשיכטלעכן נאַציאַנאַלן מהלך פון פאַלק. און דעריבער מוז יעדער נאַציאַנאַלן מהלך פון פאַלק. און דעריבער מוז יעדער תלמיד פון הומאַניסטישע קעגנשטאָנדן באַקענען די אי־תלמיד פון הומאַניסטישע קעגנשטאָנדן באַקענען די אי־דיען און פּראַבלעמען, וואָס זענען אָרגאָניש פּאַרבונדן מיט דער שפּראַך״.

אויף דער פראָגע וועגן זיין באָציאונג צו יידיש. האָט

ער געענטפערט, אַז קיין יידישיסט איז ער נישט און איז נישט קיין אָנהענגער פון יידישיזם. ער האַלט אָבער, אַז דער אוניווערסיטעט טאָר נישט דערלויבן קיין שום חלל אין אויסשמידן דאָס יידישע באַוווּסטזיין פון סטודענט. און אַן די ידיעות, אַן יידיש בלייבט אַ גרויסער חלל ...

חיים גורט איז אראָפּגעקומען קיין מעלבורן אין יאָר 1937. עטלעכע יאָר האָט ער זיך פאַרנומען מיט לערעריי. בעיקר לעקציעס אין יידישער און העברעאישער ליטעראַ־טור. און שפּעטער געצויגן חיונה אַלס סוחר פון א פּאַק פּאַפּיר געשעפט.

די היגע געזעלשאפטלעכקייט האָט אַרויפגעקוקט צו דעם מאָדערנעם, עניותדיקן משכיל מיט גרויס רעספעקט. ער איז באַקאַנט געווען אַלס יודע ספר. תלמיד־חכם און גריבעלער אין אַלטע ספרים.

ער איז אויך אַ געוויסע צייט געווען דער פאַרוואַלטער פון דער י. ל. פרץ־שול און באַקאַנט געווען אַלס אויסגע־ צייכנטער לעקטאָר. אַפילו. שפּעטער. נאָך עולה זיין אין איך 1958. פלעגט ער פון צייט צו צייט אַראָפּקומען פון ישראל אין פּערזענלעכע אָנגעלעגנהייטן און האַלטן לעק־ישראל אין ענגען קרייז צוהערער.

ער איז געווען אַ גרויסער עסטעט און אַ בעל־מנגן, וואָס ער האָט געירשנט פון זיין זיידע, דעם גראָדזשיסקער חסיד, וואָס האָט זיך גערעכנט צווישן די נאָענטע מקורבים פון רבין ר' אלימלך, און זיין פעטער, איז געווען דער באַוויסטער לאַוויטשער חזן און בעל־מגנן, יוסף גורט.

חיים גורט איז געווען אַן אויטאָדידאַקט און פרייער צור הערער אין עטלעכע אינסטיטוטן אין ווילנע צווישן ביידע וועלט־מלחמות. דאָס יאָר לעבן אין ווילנע, האָט געהאַט אויף אים א גרויסע השפעה אין זיין ווייטערדיקן לעבנס וועג.

צו דער כאַראַקטעריסטיק פון חיים גורט האַרף מען צוגעבן עטלעכע כאַראַקטער־שטריכן. ער איז געווען פון נישט הויכן וווּקס. געגאַנגען עטוואָס אָנגעבויגן. דורך די דיקע גלעזער־ברילן פלעגט ער קוקן אויף זיין מיטשמו־עסער מיט אַ דורכדרינגלעכן בליק ווי וועלנדיק יענעם דורכפּראָזשעקטירן.

ער פלעגט רעדן געלאַסן. דורכגעטראַכט און ליב געהאַט מסביר־צו־זיין אן אַרויסגעזאָגטע מיינונג אין קלאָרע. פשוטע ווערטער. זיין גאַנצער הולך און באַנעמונג האָט פּערזאַניפיצירט אַ טיפּישן מאָדערנעם משכיל.

דאָס אין מעלבורן האָט ער זיך געחברט מיט דער דיידישער שרייבער־משפּחה.

חיים גורט איז געווען פאַרליבט אין עגנונס שאַפּונגען און זיך פּאָסמאַקעוועט מיט זיין שפּראַך ווי מיט אַ טייערן געטראַנק.

אין אַ רעפעראַט וועגן דער העברעאישער ליטעראטור אין אין אירע שרייבערס. געהאַלטן אין דער "קדימה" אין יוני 1950. האָט ער נאָך אַ קורצן אַריינפיר־וואָרט איבער דעם אַלגעמיינעם שאַפן אין העברעאיש און א ריי שריי־דעם אַלגעמיינעם שאַפן אין העברעאיש פון תנ"ך, האָט בערס. ציטירנדיק די נביאים און משלים פון תנ"ך, האָט ער גענויער זיך אָפּגעשטעלט אויף איינעם פון די

## אַן אַלטער בּוך מיט לידער

נים פאַרוועלקטע בוימער־בלעטער
זענען די פאַרגעלטע בלעטער —
אין דעם בוך מיט אַלטע טאָוולען
צווישן אַלע מיינע נייע ביכער
אויף גלאַנציקן פּאַפּיר.

נישם פוים זענען די אדערן. די ווערמער־קיימעלעך, די פערזן-שורהלעך די שוואַרצע פּינמעלעך... ייי עפענען צו מיר די אייגעלעך ... — ווען כ'קוק אין זיי זיך טיף אַריין... אין דעם בוך מים אַלפע פאָוולען לעבן, צאַפּלען זיי — די לידער, קרעפטיקע און אייביקע, אפילו, — ווען דאָם האַרץ דאָם איינציקע — די ערדישע פון מיין באליבסמן דיכמער ס׳האָבן יאָרן — פאַרוואַנדלם עס אין שמויב ... איך האָב דאָם בוך נאָך אָפּגעהים אין מיין געבוירן לאַנד. געפירם אים איבער ימים, און לאַנג גענוצם אים דאָ : --און געוועזן איז עם שמענדיק גום צו מיר אין יעדער פייערלעכער שעה. און געעלמערם זיך צוזאַמען -ווי אַ צווילינג פון איין מאַמען.

¥

נים פאַרוועלקמע כלעמער, ניין,
זענען זיי — די געלע כלעמער, ניין,
אין דעם בוך פון אַ נישמ־גלאַנציקן פּאַפּיר. —
ווי לאַנג איך לעכ נאָך
וועט ער שמענדיק ליגן, אויבן אַן,
אויף דער ביכער-פּאַליצע, ביי מיר.

איקאַרוס האָט געגאַרט װי אַ פּױגל קענען פּליען,
איך, מאָדערנער פּליער, טראָג די קרוין פון אַ קאָסמאָנאַט
ווייס איך נישט, ווי איקאַרוס — איבער וועלכע וועגן ציען
כדי צום סוף פון מיין זיין דערגיין, אַ גאָט!
איך, מאָדערנער אדם, בוי און שאַף אין ראַשיקן געאייל,
אין מיין איך באַקרוינט בין איך מיט געאיידלטע מידות,
נאָר עס דרימלט אין מיר נאָך די ירושה פון דער הייל.
פּרוּוו איך זוכן דעם קערן אמת —

כ'פרוּוו די הייל פאַרטרייבן. דערגרייכן כ'וויל דעם שלימות טרוים,

שלעפּט זי מיך צוריק און שרייט: — ציניקער! — שלעפּט זי מיך צוריק און שרייט: — זע, ס'בלייבט מיינסט דאָך נאָר דיין תהום באַצירן — זע, ס'בלייבט נאָר שוים.

- 7 -

#### אדם הקדמון

איך טרעט אויף דער ערד און צו זיך זי מיך ציט, איך טרעט אויף דער ערד און בענקשאַפט אויסגעשטרעקט; איך זע אירע מאַמע־הענט מיט בענקשאַפט אויסגעשטרעקט; איך הער זי רופט: — קום, איך בין דיין אמת און גליד — און גליד

נישט דאָס פּאַרגענגלעכע װאָס האָט מיט הױט דיך באַדעקט. איך װאַנדער אום אין צױבער־גאָרטן מיט װאַקלדיקע טריט.

די נייקייט חידוש וועקט אין מיין ברייט צעעפנט אויג; כ'שפּיר די פרייד פון געבורט אין יונגן צוויט. דעם טרויער פון פאַרגיין ווען די זון זיך נויגט; כ'זע: דאָס לעבן צום טויט זיך איבערגעשטאַלטן און איך וויל פאַרשטיין דעם זינען, דעם צוועק, דעם גרויסן סוד אין באַשאַף באַהאַלטן און צוליב וואַס האָסטו מיך צום לעבן אויפגעוועקט.

— Ħ —

#### ביידע אדמם

מיר זינגען הלל צום באַשאַף, אַ לויב צום לעבן
פאַר דעם וואָס מיר זענען, שטויבעלעך מיט האַרץ און מוח,
מיט פאַרלאַנגען און חלומות, וואָס צום סוף פאַרשוועבן
ווי פון אַ פאַרלאָשן פייער ס'לעצטע קניילכל רויך.
מיר זעען דער שטאַרקער שפּאַרט מיט רויער גבורה
פאַרלענדט דעם שוואַכן מיט לוסט און מיט גיר,
צי איז פאַרלענד דער עיקר? — ציל העכער פאַר יצירה,
מוז דער באַשאַף זיין מיט בלוט אויסגעשמירט?
איז הבל'ס צאַרטקייט כדי לייכטער פאַלן צו קינס רויב?
פאַרוואָס זאָל נאַכט דעם שקיעה־צויבער אַזוי גיך פאַרוועבן,
צוליב וואָס האָסטו אונדז באַשאַפן, כדי ווידער ווערן שטויב,
טאַ פּאַרוואָס האָסטו אונדז פון שטויב אויפגעוועקט
צום לעבן?

י. מ. לעווין

פון אַ בעל־חי, וואָס פרעמד איז אים ס'טראַכטן און געדענקען, געדענקען,

און נישט האָבן פון גוטס און שלעכטס די השגה. אין מיר זענען פאַרוואָרצלט ליכט און שאָטן און כ'ווייטיק זייער קאַמף

ווי איך וואַלט זיין נישט איך,

נאָר איינער מן הצד, וועלכער שפּירט דעם קראַמף פון פּיין פאַר דריי.

פּאַרוואָס איז דיין גרויס געשאַנק באַגרענעצט? פּאַרוואָס מון איך טראַכטן און צו גאָרנישט זיך דערטראַכטן?!
איך בין פול מיט פּחדים איבער מענטשנס מאָס,
איך לויף פון זיי — און נייע פּחדים שטאָליק מיך
פּאַרפּלעכטן.

-- 7 ---

#### מאַדערנער אדם

וויפיל ליכט־יאָר האָבן אָנגעציילט שוין דיינע פאַרשרייבער אויפן קאַלענדאַר פון דער וועלט, וווּ איך לעב? וויפיל קאַלענדאַרן פוילן שוין אין אַ גניזה־קבר זינט האָסט אַ שנעל געטאָן די ערד און איר באַפּוילן: שוועב!

האָסט געשאָנקען מיר אַ מוח מיט אַ פּאַרנעפּלטן זכרון האָסט געשאַנקען מיר אַ מוח מיט בערער דער געדענק איך נישט מיין פריער. וואָס איז אפשר דער שפּעטער:

כ'ווייס נישט צי כ'האָב געלעבט שוין אַ מיליאָן יאָרן,
צי כ'וועל נאָך אַ מאָל געבוירן ווערן אַ באַנייטער.
זאָג, נאָך וואָס די שפּיל? סיי ווי בלייב איך דער נאָר —
כ'האָב קאָמפּיוטערס באַשאַפּן — טויטע מאַשינען,
קאָנען מוחות אָן אַ האַרץ שפּירן מענטשלעך צער?
און איך — אויך אַ מאַשין, וואָס מוז שקלאַפּיש דינען?

- 7 -

כ'פרעג נישט. כ'שפיר. איך מוז העכער און ווייטער שפאנעו. שפאנעו.

געשטעלט שוין אַ טראָט אויף אַ סודותדיקן שטערן: איך, אַ שטויבעלע, בין אויף אַ גרויסן הויפן שטויב

געשטאַגען און אַלץ נאָך ניט באַנומען די סיבה פון מיין זיין און ווערן. איז דער ווילן צו דערשפּאַנען — דער זינען פון מיין זיין? אפשר איז דער עצם גאַנג א ברכה. — אַ קללה דאָס

א בו כוו. — אַ קררה דאָס דערגיין איז –

נאָך װאָס דערגיין צו הייכן מיט רום באַקרױנט. כדי װידער גיין דורך װייען צו אַ נייעם בראשית? כ'ווייס נישט װיפיל מאָל געלעבט כ'האָב. געשאָפן און צעבראָכן.

איז דאָס נאָך אַלץ אדמ׳ס אור־ירושה? — געווען איז אים פאַרבאָטן צו באַטרעטן נייע שליאַכן שפּאַן איך אַוועק פון די נעכטנס — צו שליאַכן נייע. שפּאַן איך אַוועק פון די נעכטנס טויאיק פרישע.

## אדם טענהט זיך אויס מיטן רבונו של עולם

(באעמע)

- % --

אדם הקדמון

פּאַרוואָס האָסטו מיך פון שלאָף געוועקט? מיר איז גוט געווען אין מיין רוי־ערדישן דרימל. אָן עליות, אָן ירידות, אומבאַפּלעקט מיט דער גריקייט פונעם המונישן געווימל, גוט איז מיר געווען צו שפּירן, אַז איך אָנגעהער דער וועלט דער גאַנצער, פון שטויבעלעך אויפּגעטור,עמט, אַז מיט דער קללה פון טראַכטן בין איך נישט באַשווערט, אַז איך בין אַ שטויבעלע אַ פריי׳ס, אין פורעמס נישט געפורעמט:

גוט געווען צו שפירן: כ׳בין ממשותדיקע ערד, גישט ווייטער הימל

מיט זיינע רמזימדיקע סודות ביז איצט נישט אַנטפּלעקט. פאַרוואָס האָסטו מיך ארויסגעריסן פון רוי־ערדישן דרימל, נאָכוואָס האָסטו מיך פון שלאָף אויפגעוועקט?

- 3 -

חוהן האָסטו מיר געגעבן, פאַר אַ שטער צי פאַר אַן אָנשפּאַר? חוה איז דאָך אַ טייל פון מיר און ווי איך אויף שאָטן־ליכט געשפּאַלטן: געשפּאַלטן:

זינט באַשאַף זי איז אין צאַנק פון גידול־בנים צער און די שלאַנג, איר טונקעלער באַגלייטער איז פאַרשאָלטן צוליב מיין דאָרשט צו פאַרשטיין און וועלן וויסן זינט כ'האָב דעם סוד צעשטערט פון חכמהדיקן עץ הדעת. כ'הער דו לאַכסט: שוטה! — חוה האָט טאַקע דעם עפּל אָפּגעריסן,

אָבער אויך דו ביסט א שותף צו איר משוגעת! לאָך זשע העכער! — דער דריטער אין דער שפּיל איז דיין שלאנג.

וואָס חוהס אויער גלעט מיט ליגנס אין טויזנט רייצן אַנגעקליידט:

עס ציט איר צו געוואַגטער שפּיל. צום סוף טוט עס איר — באַנג

דערנאָך איז זי פאַר חניפה־רייד ווידער גרייט.

2 ---

צוליב וואָס האָסטו מיך מיט אַ מוח באַשאָנקען? בעסער וואָלט איך געבליבן אויף דער מדרגה

צוויי מיליאָן פּאָלאָקן — דאָס איז פאַרשוויגן געוואָרן דּורך די קעגנער פון פאָלקס־פּוילן.

אין יאָר 1956 איז פּאָרגעקומען אין מאָסקווע דער 1956 אין יאָר 20־טער צוזאַמענפּאָר פון דער באָלשעוויסטישער פּאַרטיי פון רוסלאַנד.

אין ערשטן טאָג פון צוזאַמענפאָר האָט כרושטשאָוו גערעדט וועגן סטאַלינס פאַרברעכנס. ער האָט גערעדט וועגן פטאַלינס פאַרברעכנס. ער האָט גערעדט וועגן פאַרניכטן דאָס רוסישע פּויערטום: דאָס פּאַרניכטן פּון מיליאַנען רוסישע מענטשן, וועגן אויסמאָרדן דורך סטאַ־לינען די בעסטע זין און טעכטער און די איבערגעגעבנסטע קאָמוניסטן. כרושטשאָוו האָט דערמאָנט דאָס אויסמאָרדן גרויסע טיילן פון פאַרשידענע נאַציאָנאַליטעטן דעם מאָרד פון 44 טויזנט סאָוויעטישע אָפּיצירן. די 20 טויזנט פּוילישע — האָט ער נישט דערמאָנט מיט קיין וואָרט.

נאָך די רעוועלאַציעס פון ערשטן טאָג פון צוזאַמענ־ פאָר, איז באַשלאָסן געוואָרן ארויסצוגעבן אַ בראָשור מיט כרושטשאַווס רעפעראַט. כדי זי זאָל געלייענט ווערן פאר אַלע מיטגלידער פון די קאָמוניסטישע פּאַרטייען אין דער וועלט. דער צווייטער טאָג פון צוזאַמענפאָר איז געווען אַ געשלאָסענער. אָנטיילגענומען האָבן דעלעגאַציעס פון אַלע קאַמוניסטישע פּאַרטייען אין דער וועלט. די פּוילישע דעלעגאַציע מיט ביערוטן אין שפּיץ. האָט געציילט 5 פּער־ זאָן. דער צווייטער טאָג פון צוזאַמענפאָר האָט זיך אָנגע־ הויבן מיטן אויסרעכענען סטאַלינס פאַרברעכנס קעגן מיט־ גלידער פון פּרעזידיום פון קאָמינטערן; דאָס אויסמאָרדן די צענטראַל־קאָמיטעטן פון פאַרשידענע קאָמוניסטישע פּאַרטייען; וועגן פונאַנדערלאָזן קאָמוניסטישע פּאַרטייען. ס'איז באַקאַנט געוואָרן, מיט וואָס פאַראַ מעטאָדן ס'זענען פאַרנאַרט געוואָרן קאָמוניסטישע פירער קיין רוסלאַנד און שפעטער — דערמאָרדעט.

אין דער דיסקוסיע האָט אָנטיילגענומען דער גענעראל־ סעקרעטאַר פון דער קאָמוניסטישער פּאַרטיי אין דער פעדע־ ראַלער רעפּובליק פון דייטשלאַנד. רעימאָן האָט דער־ קלערט פאַלגנדעס: דאָס דייטשע פאָלק האָט אַ סך פאַר־ ברעכנס אויף איר געוויסן, און מען דאַרף נישט די דייטשן צושרייבן אויך דאָס פאַרברעכן פון קאַטין. קאַטין, האָט רעימאָן דערקלערט איז אַ שאַנדפלעק פאַר די יעניקע, וועלכע האַבן געמאָרדעט געפאַנגענע. נאָך רעימאָנס אַרױס־ טריט האָט ביערוט באַקומען דאָס וואָרט. ער האָט דער־ קלערט, אַז דעם מאָרד איבער די פּוילישע אָפיצירן האַבן אויסגעפריט די נאַציס און נישט סטאַלינס מענטשן. ביערוט האָט זיך שטאַרק אויפגערעגט און שפּעטער באַקומען אַ הארץ־אַטאַק. עטלעכע טעג שפעטער איז ביערוט גע־ שטאָרבן אין מאָסקווע. ווען די אַנדערע פּוילישע דעלע־ גאַטן זענען צוריקגעקומען פון מאָסקווע, איז ביערוט שוין געווען באַגראָבן אויפן פּאָוואָנזקער צמענטאַזש. איי־ נער פון דער פּוילישער דעלעגאַציע, אַ געוועזענער פּע־ פעסאָוויעץ, האָט איבערגעגעבן זיינע פריינד די סיבה פון ביערוטס טויט. אַ צווייטער דעלעגאַט, אַ געוויסער יאַקוב בערמאַן, האָט נאָכן צוריקקומען פון מאָסקווע רע־

זיגנירט פון זיינע אַמטן, און איז געוואָרן פּאַרשטומט, דער איינציקער מיט וועמען ער האָט נאָך גערעדט איז געווען — באָלעסלאַוו ביערוט. יעדן טאָג האָט מען געטראָפּן בערמאַנען ביי ביערוטס קבר. דאָרט האָט ער זיך אויסגעשמועסט.

די פּוילישע רעגירונג רעאַגירט שאַרף קעגן די, וועל־ כע רעדן און שרייבן וועגן קאַטין. די פּוילישע רעגירונג טוט אַלץ, אַז דאָס פאַרברעכן פון קאַטין און אַנדערע פּאַר־ ברעכנס זאָלן ווערן פּאַרגעסן.

דער לעצטער אויפרוף פון ק.אָ.ר. וואָרנט דער פּוי־ לישער רעגירונג, אַז די רעפּרעסיעס וועלכע זי ווענדט אָן צו די פּוילישע דיסידענטן, וועלן אַרויסרופן שאַרפע קעג־ נערשאַפט צו די קנעכט פון מאָסקווע.

חיים מאלמינסקי

## אין נתניה׳ער פּאַרק...

אַ יולי־אָוונט. כ'גיי איבערן פּאַרק און ווי מיין שטייגער -- איינגעמידט זיך שטאַרק און אויף אַ באַנק איך וויל זיך זעצן. נאָר --עס קושט זיך. כ'זע, אויף איר אַ יונגע פּאָר. — בין איך דען ניט געוועזן יונג אַליין? און צו אַ צווייטער באַנק איך לאָז מיר גיין, — כ'מוז אָפּרוען... דערנענטער זיך און אַ מיידל קושט אַ בחור הייס און צאַרט... — גיב איך אַ שטילן לאַך my זע לא נרה" אין פּאַרק נתוניה׳ער זענען בענק א סך. צוּ, אפשר, זאָל איך קערן זיך צוריק? ניין, ניין, פאָרויס! און ווידער כ'קום צו גליק.. נאָר קוים וואָס כ׳שלעפּ זיך, ס׳ברעכן זיך די קני און צו דער פערטער באַנק, דער לעצטער באַנק זיך צי... און ראַפּטאָם כ׳הער; מיך רופט אַ קול: ״קום. אַלטער, זעץ זיך צו, ווער נישט נתפעל. מיר זעען, ווי דו טופעסט אַזוי שווער, קום, קום, מיר וועלן זיך ניט קושן מער..."

¥

אַנטשלאָסן גענומען אין זיינער איר האַנט און זי פון דער זיסער און נאָגנדער שרעק. גייט פאַרחלשט אים נאָך אויפן גלוסטיקן וועג. וואָס איז עובר די בושה פון שאַנד...

דימיר בוקאָווסקי, גענעראל גרעגאָרענקאָ, ליטווינאָוו און אַנדערע.

אין 1939 האָט די פּוילישע אַרמיי זיך געגרייט צו אָר־ גאַניזירן אַ פּאַרטיידיקונגס־ליניע אין מזרח פּוילן.

דעם 17טן סעפּטעמבער האָבן די סאָוויעטן אַריינמאַר־ שירט קיין פּוילן און גענומען אין געפאַנגענשאַפט איבער הוודערט טויזנט סאָלדאָטן און אָפּיצירן. 20 טויזנט אָפּי־ בירן פון פאַרשידענע ראַנגעס זענען אריינגעוואָרפן געוואָרן אין דריי קאַנצענטראַציע־לאַגערן: קאָזיעלסק: אָסטאַשקאָוו און סטאַראַביעלעסק. די אָפּיצירן האָבן געהאַט דאָס רעכט צו שרייבן צו זייערע פאָמיליעס. אין אַפּריל 1940 איז מיט צו שרייבן צו זייערע פאָמיליעס. אין אַפּריל 1940 איז מיט איינמאָל איבערגעריסן געוואָרן די פּאָסט־פאַרבינדונג מיט די אינטערנירטע פּוילישע אָפיצירן. דער אומגעריכטער אָנפאַל פון נאַצי־דייטשלאַנד אין יוני 1941 האָט פּולשטענ־דיק דעמאָראַליזירט דעם סאָוויעטישן אונטערגעגעבן אָן דיק דעמאָראַליזירט דעם סאָוויעטישן אונטערגעגעבן אָן אַפּאַראַט און גאַנצע דיוויזיעס האָבן זיך אונטערגעגעבן אָן איין שאָס צו די דייטשן.

די נאַציס האָבן אין פאַרלויף פון עטלעכע טעג פאַר־נומען ריזיקע שטחים פון מזרח־פּוילן און ווייסרוסלאַנד. פאַר דער באַפעלקערונג, ספּעציעל פאַר דער יידישער, האָט מיטן אַריינמאַרש פון די נאַציס זיך באַלד אָנגעהויבן אַ שרעקלעכער טעראָר. זעלטן וועמען ס'איז געלונגען זיך צו ראַטעווען און אַנטלויפן קיין רוסלאַנד. אין יוני זיך צו ראַטעווען און אַנטלויפן קיין רוסלאַנד. אין יוני מאַסן־קברים פון טויזנטער פּוילישע אָפיצירן. ווי ס'האָט מאַסן־קברים פון טויזנטער פּוילישע אָפיצירן. ווי ס'האָט פעסטגעשטעלט אַן אינטערנאַציאַנאַלע קאָמיסיע פון רויטן קרייץ. האָבן די געפונענע אָפיצירן געשטאַמט פון קאָנ־ענטראַציע־לאַגער קאָזיעלסק. קברים פון די אַנדערע אַפיצירן — פון לאַגער אָסטאַשקאוו און סטאַראַביעלסק זענען קיינמאַל נישט געפונען געוואָרן, און ביזן היינטיקן טאָג ווייסט מען נישט ווען, און ווו זיי זענען אומגעבראַכט געוואָרן.

ווען ס'זענען אָנגעקניפּט געוואָרן באַציאונגען צווישן דער עמיגראַנטישער פּוילישער שיקאָרסקי־רעגירונג און דער עמיגראַנטישער פּוילישער שיקאָרסקי־רעגירונג און סאָוויעט־רוסלאַנד — האָט זי פאַראָרדנט אַן אַמנעסטיע פאַר אַלע פּוילישע בירגער — אינטערנירטע אין די לאַ־גערן, תפיסות און פאַרשיקונגען. אין 1942 הייבט זיך אָן צו פאָרמירן אַ פּוילישע אַרמיי, אונטער דער אָנפירונג פּון גענעראל אַנדערס. צו די מיליטערישע ווערביר־פּונקטן גענעראל אַנדערס. צו די מיליטערישע ווערביר־פּונקטן האָבן געשטראָמט צענדליקער טויזנטער פּאָלאַקן, יידן אוק־ראַינער, ווייסרוסן, וועלכע האָבן געהאַט דעם פאַרלאַנג צו פּאַרלאָזן די אוממענטשלעכע ערד. די ניי־אַנטשטאַנענע אַנדערס־אַרמי האָט זיך שטאַרק גענויטיקט אין קאַדרען פּון אָפּיצירן, אָבער די האָבן זיך נישט צוגעשטעלט.

די פּוילישע אַמבאַסאַדע אין מאָסקווע האָט זיך פּיל מאָל געוואָנדן צו די סאָוויעטישע מאַכט־אָרגאַנען וועגן באַפרייען די פּוילישע אָפּיצירן, וועלכע זענען אינטערנירט געוואָרן אין סעפּטעמבער 1939, ווען די סאָוויעטן האָבן געוואָרן אין סעפּטעמבער 1939, ווען די סאָוויעטן האָבן פּאַרנומען מזרח־פּוילן. די ווענדונגען זענען דערגאַנגען צו מאָלאָטאָוון און שפּעטער צו סטאַלינען. דער פּוילישער צו מאַלאָטאָוון און שפּעטער צו סטאַלינען. דער פּוילישער אַמבאַסאַדאָר אין מאָסקווע, פּראָפּעסאָר קאָט האָט צוגע־

שטעלט סטאַליגען אַ גענויע ליסטע מיט די נעמען פון די 20 טויזנט אָפּיצירן אין זייערע ראַנגעס. די פירער פון סאָוויעט־רוסלאַנד האָבן דערקלערט, אַז אַלע פּוילישע ביר־גער זענען געוואָרן אַמנעסטירט און געפינען זיך אויף דער פריי.

ערשט ווען די נאַציס האָבן אַנטדעקט אין קאַטינער וואַלד, אין יוני 1943 די מאַסן גריבער מיט די 8000 פּוי־לישע אָפּיצירן, ביי וועלכע ס'זענען געפונען געוואָרן בריוו מיט רוסישע פּאַסט־מאַרקן און שטיקלעך צייטונגס־פּאַפּיר אין רוסיש מיט די דאַטעס פון אפּריל 1940. האָבן די נאַציס באַשולדיקט די סאָוויעטן אין דעם מאָרד. די נאַצי־פּראַ־באַשולדיקט די סאָווירקט דורך אירע נייטראַלע קאָנסולן פּאַגאַנדע האָט באַווירקט דורך אירע נייטראַלע קאָנסולן די פּוילישע עמיגראַציע־רעגירונג, און זי האָט געפּאָדערט פון מאָסקווע אַן אויפּקלערונג.

אָנשטאָט אַן אױפּקלערונג האָבן די סאָװיעטן איבער־ געריסן די באַציאונגען מיט דער פּױלישער רעגירונג אין לאנדאן.

די אַליאירטע: ענגלאַנד און אמעריקע האָבן אַלץ גער טאָן, אַז דער ריס צווישן שיקאָרסקין און סטאַלינען זאָל פאַרגלעט ווערן. די פּוילישע עמיגראַציע און די אונטער־ערדישע דעלעגאַטור אין פּוילן האָבן אויפגעהויבן אַ גוואַל־דיקע פּראָפּאַגאַנדע קעגן סאָוויעט־רוסלאַנד; די דאָזיקע פּראָפּאַגאַנדע איז געווען קעגן די אינטערעסן פון אמעריקע פּראָפּאַגאַנדע איז געווען קעגן די אינטערעסן פון אמעריקע און ענגלאַנד.

סוף יאָר 1943, איז אומגעריכט געקומען די עראָפּלאַן־ קאַטאַסטראָפּע אין דער געגנט פון גיבראַלטאַר אין וועל־ כער שיקאַרסקי איז אומגעקומען. ביז היינט איז נישט באַוווּסט: איז די קאַטאַסטראָפע איניציאירט געוואָרן דורך די אַליאירטע, אָדער דורך דעם געהיים־דינסט פון סטאַלינען.

ווען פּוילן איז באַפרייט געוואָרן דורך דער סאָוויע־טישער אַרמיי, האָט זי גלייכצייטיק געבראַכט מיט טישער אַרמיי, האָט זי גלייכצייטיק געבראַכט מיט זיך אַ פּוילישע רעגירונג — די אַזוי גערופענע לובלינער־רעגירונג מיט ביערוטן אין דער אָנפירערשאַפט. זי איז זייער שלעכט אויפגענומען געוואָרן דורך דעם אונטער־גרונד, און דער פּוילישער באַפעלקערונג. די פּוילישע באַפעלקערונג האָט אין דער ערשטער רייע געפאָדערט אַן אויפקלערונג וועגן די 20 טויזנט פּוילישע אָפיצירן וועלכע זענען דערמאָרדעט געוואָרן דורך די סאָוויעטן. ס'איז אפילו דערמאָנט געוואָרן, אז צווישן די דערמאָרדעטע אָפיצירן דערמאָנט געוואָרן, אז צווישן די דערמאָרדעטע אָפיצירן האָבן זיך געפונען 600 יידישע אָפיצירן.

ביערוט, דער דיקטאַטאָר פון דער לובלינער רעגירונג און שפעטער פון דער צייטווייליקער רעגירונג, האָט דער־
קלערט אין זיינע עפנטלעכע ארויסטרעטונגען אַז די פּוילישע אָפיצירן זענען דערמאָרדעט געוואָרן דורך די נאַציס. אינטערעסאַנט: דער פּוילישער מענטש האָט די נאַציס. אינטערעסאַנט: דער פּוילישער מענטש האָט די טראַגעדיע פון קאָטין קיינמאָל נישט פאַרגעסן. ביי יעדע געלעגנהייט, האָט די אונטערערדישע באַוועגונג און דאָס געלעגנהייט, האָט די אונטערערדישע באַוועגונג און דאָס פּוילישע פּאָלק גערעדט און געשריבן וועגן קאַטין, דאָס אומברענגען דורך די נאַציס 3 מיליאָן פּוילישע יידן און אומברענגען דורך די נאַציס 3 מיליאָן פּוילישע יידן און

לוציע און זענען שוין געווען אָפּגעריסן פון יידישקייט האָבן פּלוצעם געעפנט די אויגן, זיי האָבן אָנגעהויבן צו ספקן צי דער נצחון איבערן דייטשישן פּאַשיזם באַטייט טאַקע באמת פולע זיכערקייט פאַרן יידישן פּאָלק, אַפּילו אין ראַטנפּאַרבאַנד.

אַ סך פון די יידן אין דער רויטער אַרמיי האָבן זיך נישט מער באַנוגנט מיט אָפיעיעלע דערקלערונגען און האַבן אַנגעהויבן צו פרעגן פאַרשיידענע שאלות. קודם האַבן זיי דעריבער גערעדט אין פאַרשלאָסענע צימערן, אָבער שפּעטער האָבן זיי אָנגעהויבן צו קומען גרופּעסווייז אין ראָטשילד־שפּיטאָל און פאָדערן מען זאָל זיי איבער־ שיקן אין איינעם מיט יידישע פליטים קיין ארץ ישראל. די זאַך איז געוואָרן ערנסט און דער ״מוסד״ האָט געדאַרפּט געבן אַן ענטפער צי ער איז גרייט צו העלפן יידן אַנטלויפן פון דער רויטער אַרמיי, כדי צו קומען קיין ארץ ישראל. דאָס איז געווען אַ קאָמפּליצירטע פּראָבלעם, אַ זייער דע־ ליקאטע אין פּאַליטישן זינען. די ענגלענדער האָבן נאָכ־ שפּיאָנירט אויף יעדן טראָט די אַקטיוויטעט פון "מוסד״ און האָבן אַלץ געטאָן כדי צו שטערן די עליה פון יידישע פּליטים. ווען די ענגלענדער זאָלן זיך איצט דערוויסן אַז מיר העלפן דעוזערטירן פון דער רויטער אַרמיי, וועלן זיי אויפהעצן קעגן אונדו דעם ראַטנפאַרבאַנד און דאָס וועט שטעלן אין סכנה אונהזער גאַנצע אַרבעט אין די מזרח־ אַייראָפּעאישע לעבדער וואָס געפינען זיך אונטער סאָוויע־ טישער השפעה.

נאָר אַ קליינער טייל פון אונדזערע חברים האָבן געד וווּסט וועגן דעם דאָזיקן פּראָבלעם. מען האָט באַשלאָסן אַז איינער פון אונדה, פון די ארץ־ישראלדיקע סאָלדאַטן, זאָל פּרוּון באַקומען אן אורלויב כדי אויפצוקלערן דעם ענין מיט די ציוניסטישע אינסטיטוציעס אין לאַנד. אַזױ ווי איך האָב שוין מער ווי א יאָר נישט געהאַט קיין אור־לויב. האָט מען באַשלאָסן מיך צושיקן.

ווען איך בין אָנגעקומען אין חיפה. האָב איך זיך תיכף פאַרבונדן מיט דוּדקע נמרי און ער האָט באַלד איינגעאָרדנט א באַגעגעניש מיט בן־גוריונען. איך האָב אָפּגעגעבן א באַריכט וועגן די יידישע סאָלדאַטן פון דער רויטער אַרמיי וואָס פאַדערן מיר זאָלן זיי העלפן קומען קיין ארץ ישראל. אויף דער שאלה וויפל אַזעלכע סאָלדאַטן עס זענען פאַראַנען האָב איך געענטפערט אַז דאָס הענגט אין גאַנצן אָפּ פון אונדז. אויב מיר וועלן זיי העלפן — קענען זיין אַפּילו טויזנטער, אויב נישט — וועלן זיך נאָר איינצלנע דורכרייסן קיין איטאַליע מיט אייגענע כוחות און זיך אַנשליסן אין די פּליטים. איך האָב אויך דערקלערט אַז דאָס זענען מענטשן וואָס האָבן אַ סך יאָרן געדינט אין דער רוסישער אַרמיי, זענען באַהאַוונט אין מיליטערישע ענינים און קענען דעריבער זיין זייער ניצלעך פאַר אונדז.

איך האָב געזען אויפן פּנים פון בן־גוריונען זיין אי־נעווייניקסטן קאַמף. ער האָט אוודאי געוואָלט פּונעם גאַנצן האַרצן אַז די דאָזיקע יידן זאָלן זיין ביי אונדז, אָבער ער האָט אויך געזען די סכנות וואָס זענען דערמיט פּאַרבּונדן. ער האָט דעם ענטפּער אָפּגעלייגט אויף מאַרגן און צו

מאָרגנס האָט ער געגעבן א נעגאטיוון ענטפער. ער האָט דאָס דערקלערט מיט די ווייטערדיקע ווערטער: היות די אַליאירטע האָבן באַזיגט דעם פּאָשיזם, איז קיין ספק נישט אַז וועלט שטייט פּאַר א שלום־קאָנפערענץ וואָס וועט באַשליסן די נייע גרענעצן פון דער וועלט. עס איז קלאָר אַז מיר וועלן קומען אַהין פּאָדערן א יידישע מדינה און דערצו וועלן מיר זיך נייטיקן אין דער הילף פון אַלע אַליאירטע, בתוכם דעם ראַטנפאַרבאַנד. דערפאַר מוזן מיר זיין פּאָרזיכטיק און נישט טאָן קיין זאך וואָס וואָל גורם זיין אַז דער ראַטנפאַרבאַנד, וועלכער וועט האָבן א גרויס וואָרט ביי ודער שלום־קאָנפּערענץ מחמת זיינע ריזיקע פּאַרלוסטן, זאָל זיין קעגן אונדו.

צום סוף האָט בּן־גוריון צוגעגעבן: ״דאָס הייסט אָבער נישט אַז מיר וועלן נישט העלפן די ייזרישע סאָלדאָטן פון דער רויטער אַרמיי וואָס וועלן זיך דערשלאָגן קיין איטאַ־ ליע מיט אייגענע כוחות צו קומען קיין ארץ ישראל אויף אונדזערע וועגן״.

דאָס איז געווען דער פּסק־דין פון בן־גוריונען און אין דעם האָבן מיר זיך געהאַלטן, עס איז געווען שווער צו אין דעם האָבן מיר זיך געהאַלטן, עס איז געווען שווער צו דערקלערן די יידישע סאָלדאַטן אונדזערע אינעווייניקסטע סיבות, פאַר וואָס מיר קענען זיי נישט העלפן. דערפאַר זענען טאַקע צו אונדז דערגאַנגען דעמאַלט נאָר איינצלנע און נישט טויזנטער, וואָס האָבן געוואַרט אויפן ערשטן שטויס פון אונדזער זייט.

#### וו. יאַבלּאָנסקי

## קאַטין

אין דער לעצטער צייט. איז פּוילן פאַרפּלייצט מיט פלוג־בלעטער און אומלעגאַלע אויסגאַבן וועגן קאַטין.

גרופּן פון אַרבעטער, סטודענטן, געלערנטע, וועלכע זענען פאַרבונדן מיט דער אומלעגאַלער אָרגאַניזאַציע ק.אָ.ר. (קאָמיטעט צו פארטיידיקן אַרבעטער) פאַרלאַנגען אין זייערע אויסגאַבן און ארויסטרעטונגען, אַז די פּוי־לישע רעגירונג זאַל זיך ווענדן צום סאָוויעטן־פאַרבאַנד, וועגן אַדורכפירן אַן אויספאָרשונג און באַשטראָפן די שול־דיקע אין דעם מאָרד פון די 20 טויזנט פּוילישע אָפּי־דיקע אין דעם מאָרד פון די 20 טויזנט פּוילישע אָפּי־צירן, וועלכן ס'האָט דורכגעפירט די נ.ק.וו.ד. אין אַפּריל 1940.

גלייכצייטיק האָבן דיסידענטן אין סאָוויעט־רוסלאַנד געלאָזט וויסן אין זייערע אומלעגאַלע אויסגאַבן אַז געלאָזט וויסן אין זייערע אומלעגאַלע אויסגאַבן אַז זיי, די פאַרטיידיקער פון מענטשן־רעכט, האָבן קיינמאָל נישט פאַרגעסן דעם מאָרד אין קאַטין און פאָדערן פון דער סאָוויעטישער מאַכט צו פאַרעפנטלעכן די מאַטעריאַלן און די נעמען פון שולדיקע פון דעם גרויזאַמען מאָרד אי־בער די געפאַנגענע, פון 17טן סעפּעטעמבער 1939.

די סאָוויעטישע דיסידענטן, וועלכע געפינען זיך אין אויסלאַנד סאָלידאַריזירן זיך מיט זייערע חברים אין רוסלאַנד. אונטערגעשריבן זענען: אַנדרעי אַמאַלריק, וולאַ־

ציווילן לעבן אַ וואַסער־אינושיניער. היות איך האָב נישט גוט פּאַרשטאַנען רוסיש — צווישן טשעכיש און רוסיש איז אַ גרויסער חילוק — האָט ער צו מיר גערעדט יידיש. איז אַ גרויסער חילוק — האָט ער צו מיר גערעדט יידיש. אונדזער בשותפותדיקער אינטערעס איז געווען די שינאה קעגן די דייטשן. אַחוץ דעם זענען מיר אויך ביידע געווען נייגעריק און איטלעכער האָט געוואַלט וויסן וואָס דער צווייטער טראַכט. בעיקר זענען מיר געווען פאַראינטערע־סירט צו הערן וועגן ברידער פון וועלכער מיר זענען געווען אָפּגעריסן צענדליקער יאָרן. מיר זענען תיכף גע־וואָרן גוטע פריינד און האָבן באַשלאָסן זיך אָפטער צו באַגעגענען. מייזליש האָט געוויסט וואָס צו פרעגן, ער האָט נאַך נישט געהאַט פּאַרגעסן אין גאַנצן זיין יידישע דער־נאַך נישט געהאַט פּאַרגעסן אין גאַנצן זיין יידישע דער־באַוונג וועגן וועלכער ער האָט געהערט אין די קינדער־באַוועגונג וועגן וועלכער ער האָט געהערט אין די קינדער־יאַרן.

אַ דאַנק דעם פּאָלקאוניק מייזליש האָב איך זיך באַקענט אויך מיט אַנדערע יידישע אָפיצירן פון דער רויטער אַרמיי. אַלע וואָס זענען געווען בערך אין זיין על־טער האָבן אויף מיר געמאַכט דעם זעלבן רושם: אָפּגעריסן פון יידישן פּאַלק, אָבער נישט אָפּגעפרעמדט. די אכזריות־דיקע מלחמה אין וועלכער עס זענען חרוב געוואָרן גאַנצע יידישע קהילות. האָט ווידער אין זיי דערוועקט דאָס באַווּסטזיין פון א בשותפותדיקן גורל. כמעט אַלע האָבן בעוואָלט וויסן וואָס עס איז געשען מיט די יידן וואָס זענען געוואָלט וויסן וואָס עס איז געשען מיט די יידן וואָס זענען אַוועק פון אייראָפּע און האָבן זיך באַזעצט אין ארץ ישראל. זיי האָבן כסדר געפרעגט צי עס וואַקסט אין ארץ ישראל אַניער טיפּ ייד, מיט אַ דורכאויס נאַציאַנאַל באַווּסטזיין.

די אָפטע באַגעגענישן מיט די ייזדיש־רוסישע אָפי־ צירן האָבן אַרויסגערופן ביי מיר אַ געדאַנק צו אָרגאַניזירן אַ טרעפונג צווישן יידישע סאָלדאַטן פון אַלע אליאירטע אַרמייען און די שארית־הפליטה וואָס געפינט זיך אין ראַטשילד־שפּיטאָל, כדי אויף אַזאַ אופן צו באַווייזן אַז ראָס יידישע פאָלק לעבט. די פראַגע איז נאָר געווען ווי אַזוי דאָס צו טאָן, כדי נישט צו דערוועקן קיין חשד ביי דער רוסישער איזבערוקאָמאַנדע פון עסטרייך. מייזליש האָט פאָרגעשלאָגן מען זאָל צוגרייטן א פורים־פאַרוויילונג פאַר אַלע יידישע סאָלדאַטן פון די אליאירטע אַרמייען בשותפות מיט די פּליטים פון ראָטשילו־שפּיטאָל. די איניציאַטיזו פאַר אַזאַ מסיבה דאַרף קומען פון דער יידישער קהילה אין ווין. ער איז געווען איבערצייגט אַז נאָר אַזוי וועט מען דערלויבן די יידישע סאָלדאַטן פון דער רוסישער אַרמיי זיך צו באַטייליקן. די ייודישע קהילה וועט מען נישט חושד זין אַז זי מאַכט נאַציאָנאַליסטישע אָדער מערבדיקע פּראָ־ פאגאנדע.

מיינע פריינד פון דער ענגלישער און אַמעריקאַנישער אַקרמיי. און בעיקר טייכהאַלץ, דער פאַרוואַלטער פון דעם אַרמיי. און בעיקר טייכהאַלץ, דער פאַרוואַלטער פון דעם ראַטשילד־שפּיטאַל, וזענען גאָר באַגייסטערט געוואָרן פון דעם דאַזיקן פּלאַן. טייכהאַלץ האָט אויף זיך גענומען צו דעם דאַקומען פון דושאָינט די נייטיקע פּראָדוקטן פּאָר דער מסיבה און איך האָב זיך געדאַרפט צונויפרעדן מיט דער אַנפירונג פון דער יידישער קהילה. אַלע האָבן געגעבן געגעבן געגעבן געגעבן געגעבן געגעבן געגעבן

זייער הסכמה. בעיקר איז די פאַרוואַלטונג פון דושאינט געווען צופרידן אַרויסצורייסן די פליטים פון דעם טרויגעווען צופרידן אַרויסצורייסן די פליטים פון דעם טרויעריקן רוטין זייערן און זיי אַ ביסל דערמוטיקן. פאַר וואַר:
ס׳איז נישט צו באַשרייבן די באַגייסטערונג פון די פּליטים
ווען זיי האָבן זיך דערוווּסט פון דעם דאָזיקן פּלאַן. זיי
האָבן געפילט דאָס באַדערפעניש א ביסל צו פאַרגעסן אין
זייערע צרות. עס האָבן זיך געיאוועט צווישן זיי קינסט־
לערס וואָס זענען גרייט געווען צו העלפן אַז די מסיבה
זאָל מצליח זיין. די יידישע קהילה האָט צוגעשטעלט
אינסטרומענטן און עס איז אין גיכן געשאַפן געוואַרן אַן
אַרקעסטער.

וואָס שייך עסן און טרינקען האָבן מיר זיך בעיקר פאַרלאַזט אויף טויכהאָלצן. ער האָט מאָביליזירט אַלע אָרגאַניזאַציעס אין ווין וואָס האָבן געבראַכט פון כל טוב. אָרגאַניזאַציעס אין ווין וואָס האָבן געבראַכט פון כל טוב. פאַרשטייט זיך אַז מיר, די סאָלדאַטן, זענען אויך נישט געשטאַנען מיט פּאַרלייגטע הענט. כדאי צו באַטאַנען אַז אַלע קאָמענדאַטורן זענען געווען ברייטהאַרציק און האָבן געשענקט פּאַר דער מסיבה קאַנסערוון, משקה, זיסוואַרג און פּאָפּיראָסן. אַפילו די רוסישע קאָמענדאַטור האָט גע־שיקט וואַדקאַ און קאַוויאָר, כאַטש זיי האַבן אַליין נישט געהאַט קיין סך.

זוער עס האָט נישט געזען די פורים־מסיבה אין ווין, אין 1946, אין ראָטשילד־שפּיטאָל, ווייס נישט וואָס עס באַטייט אמתע פריזד. אַלע צוימען זענען זיך פונאַנדער־באַטייט אמתע פריזד. אַלע צוימען זענען זיך פונאַנדער־געפאַלן און די מענטשן האָבן זיך פאַרוואַנדלט אין איין גרויסער משפּחה. אין יענעם אוונט זענען פאַרשטאַנען שפּראַד־אונטערשיזדן און אַלע האָבן פּלוצעם פאַרשטאַנען יידיש, די שפּראַך וואָס יידן האָבן גערעדט זינט צענדלי־קער דורות. די שימחה האָט געדויערט ביז פאַר טאָג. נאָכן עסן האָט מען געטאַנצט אין אַלע זאַלן פונעם שפּיטאָל. מענטשן האָבן זיך געהאַלטן פעסט ביי די הענט, ווי זיי וואָלטן מורא געהאַט אַז עמעצער זאָל זיי נישט פונאַנדער־נוילן. זיי האָבן געזונגען, אין דער אמתן אַרויסגעשריגן: "ייט איז נישט צעריסן געוואָרן, זי ציט זיך וויטער..."

דער הויכפונקט פון דער שימחה איז געווען די האָראַ. האַנט אין האַנט, אין א רינג, האַבן געטאַנצט די פּליטים מיט די יידישע סאָלדאַטן פון אַמעריקע, ענגלאַנד, פראַנק־ רייך, רוסלאַנד און ארץ־ישראל בעתן טאַנצן, וואָס האָט געדויערט שעהן־לאַנג, האָט מען געהערט אויסרופן: עם ישראל חי! אייניקע האָבן אַריינגעשריען די שאלה: "ווער זענען מיר"! און אַנדערע האָבן דערויף געענטפערט: ״ידן זענען מיר"! ווער עס האָט דאָס געזען קען זיך פאַרשטעלן ווי עס האָט אויסגעזען דער מעמד הר סיני, ווען יידן האָבן ווי עס האָט אויסגעזען דער מעמד הר סיני, ווען יידן האָבן אויסגערופן נעשה ונשמע.

די מסיפה האט געמאַכט א גוואַלדיקן רושם אויף די סאַלדאַטן פון דער רויטער אַרמיי. זיי האָבן דערוזען אַ וועלט וועגן וועלכער זיי האָבן שוין כמעט נישט געוווסט. אַ וועלט פון יידן וואָס זענען נישט גרייט מקריב צו זיין זייער גרויסן עבר אויפן מזבח פון דער וועלט־רעוואַלוציע. זייער גרויסן עבר אויפן מזבח פון דער וועלט־רעוואַלוציע. יונגע־לייט וואָס זענען געבוירן געוואָרן נאַך דער רעוואַ־

עס איז געשען אַזױנס װאָס מען האָט אַמװײניקסטנס געקענט דערװאַרטן: נישט די שױדערלעכע נאַציאָנאַלע קאַטאַסטראָפע פון מזרח־אייראָפעאישן יידנטום, נישט דער קאַטאַסטראָפע פון מזרח־אייראָפעאישן יידנטום, נישט דער אויפקום פון מדינת־ישראל האָבן געהאַט א גרױסע װיר קונג אױף די אַנטװיקלונגס־טענדענצן פון יידישן לעבן אין אַמעריקע. דער אַסימילאַציע־פּראָצעס גייט װייטער אָן אין אַ פּראָגרעסיװער ליניע; דער װייט־גרעסטער טייל פון דער יידישער יוגנט אין אַמעריקע שטייט פון דער־ווייטנס און איז לחלוטין אָפּגעפרעמדט פון יידישן לעבן ווייטנס און איז לחלוטין אָפּגעפרעמדט פון יידישן לעבן און פון זיינע נאַציאָנאַלע פּראָבלעמען און אַקטיוויטעטן.

קען די יידיישע דערציאונג אַליין אַרויסהעלפן אין דעם דערמאָנטן נאַציאָנאַלן קריזיס? יאָ, זי וואָלט געקענט אַ דערמאָנטן נאַציאָנאַלן קריזיס? יאָ, זי וואָלט געקענט אַ סך אויפּטאָן, ווען זי וואָלט נישט געווען איזאַלירט אין געזעלשאַפטלעכן לעבן; ווען הי יידישע געזעלשאַפטלעכי קייט וואָלט געווען באַוווּסטזיניק וועגן דעם קריזיס וואָס זי מאַכט דורך; ווען זי וואָלט געווען אומרואיק און אויפ־גערודערט צוליב דער געפאַר פאר יידיש לעבן וואָס רוקט זיך אַן און זי וואָלט גריזט געווען אַריבערצוגיין צו אַק־טיווער פארטיזדיקונג מיט דער הילף פון פארשטאַרקטער

נאַציאָנאַלער דערציאונג און אַנדערע נאַציאָנאַלע אַקטי־ וויטעטן.

ווייער אָפט הערן זיך טענות. אַז די דערגרייכונגען פון דער יידישער דערציאונג זענען נישט באַפרידיקנדיקע, אוודאי זענען זיי נישט גענוג באַפרידיקנדיקע און ווייט פון דעם אידעאַלן ציל, וואָס מיר האָבן זיך געשטעלט און צו וועלכן מיר שטרעבן. צי האָבן מיר, אָבער, נישט ביי אונדזערע דערמאָנטע געזעלשאַפטלעכע באַדינגונגען אַ אונדזערע דערמאָנטע געזעלשאַפטלעכע באַדינגונגען אַ היפּש ביסל יאָ דערגרייכט?

די טענות קעגן די ווייניקע דערגרייכונגען פון דער שול זענען, נאַטירלעך, געווענדעט אויך און אפשר דער עיקר, קעגן די יידישע לערער. איז אָט וואָס דער לערער קען ענטפערן אויף די דאָזיקע טענות:

ער פילט זיך איינזאַם און אָפט מאָל אומבאַהאָלפן אין דערציערישער אַרבעט און אָנשטרענגונגען; ער גער זיין דערציערישער אַרבעט און אָנשטרענגונגען; ער געץ פינט נישט קיין פארשטענדעניש און מיטהילף אין ערגעץ נישט — נישט ביי דער געזעלשאַפט און נישט ביי די דירעקט פאַראינטערעסירטעעלטערן; די עלטערן, די היי־דירעקט פאַראינטערעסירטעעלטערן; די עלטערן, די היי־מרעקט פאַראינטערעסירטעעלטערן;

## שמעוו אַרענשמייו א רירנדיקע באַגעגעניש פון יידישע רויטאַרמייער מיט שארית הפּליטה

פונעם כוך "אין געראַנגל" וואָס גייט כקרוכ אַרויס אין י. ל. פּרץ־פאַרלאַג אין תל־אביכ

(דער מחבר האָט זיך בעת דער צווייטער וועלט־מלחמה פרייוויליק מאָביליזירט אין ארץ ישראל אין דער ברי־טישער אַרמיי און האָט זיך ווי אַ בריטישער זעלנער געפונען אין ווין נאָך דער באַפרייאונג. דאָ האָט ער גע־האַלפן אָרגאַניזירן די אומלעגאַלע עליה פון די יידישע פּליטים ממש אונטער דער נאָז פון דער ענגלישער מיליטער־מאַכט).

אין ווין האָב איך זיך באַקענט, בעיקר דורך מיין אַרבעט מיט יקדישע סאָלדאַטן פון די אַמעריקאַנישע, ענג־ לישע, פראַנצויזישע און רוסישע אָקופּאַציע־אַרמייען. צווישן די עבגלישע יידן זענען געווען אַזעלכע וואָס האָבן גישט אַנגעהויבן צו וויסן וועגן אונדזערע ציוניסטישע און כלל־ייזדישע פּראָבלעמען. אָבער נאָך דעם ווי זיי זענען איין מאַל געווען אין ראָטשילד־שפּיטאָל, האָט זיך דער־ וועקט אין זיי דאָס יידישע האַרץ. די יידישע סאָלדאַטן פון אַמעריקע זענען אויך גרייט געווען צו העלפן. קודם־כל האָבן זיי געבראַכט אין ראָטשילד־שפּיטאָל כל מיני דע־ ליקאַטעסן און דערפאַר האָבן זיי די פּליטים באַטראַכט ווי רייכע פעטערס״. אין דער פראַנצויזישער אַרמיי זענען געווען ווויניק יידן. ווייל אין פראַנקרייך זענען בכלל גע־ בליבן ווינציק יידן. אָבער די געציילטע וואָס מיר האָבן באַגעגנט זענען געווען וווּגדערלעכע יינגלעך. ביי זיי איז נישט געווען אַזאַ שפע ווי ביי די אַמעריקאַנער. אָבער זיי

האָבן ממש אָפּגעשפּאָרט פון מויל און געבראַכט וואָס זיי האָבן נאָר געקענט אין ראָטשילד־שפּיטאָל פאַר די יידישע פּליטים, וואָס זענען דאָרט געווען פאַרזאַמלט.

די עיקר־שועריקייטן האָבן מיר געהאַט מיט די יידן וואָס האָבן געדינט אין דער רויטער אַרמיי. פאָרמעל זער בען די רוסן געווען אליאירטע, גלייך מיט די אַמעריקאַנער און ענגלענדער אָבער אין דער אמתן זענען זיי געווען אָפּגעזונעדערט דורך א פּלויט פון שטעכלדראָט, איינגעע שלאָסן אין דעם רוסישן ראַיאָן. די פּאָליטישע קאָמיסאַרן האָבן געהאַלטן אַן אויג, אַז רוסישע סאָלדאַטן זאָלן זיך נישט חברן מיט די אַמעריקאַנער און בעיקר מיט די ענגד לענדער. די סאַוויעטן זענען געווען אין כעס אויף די ענגד לענדער. מחמת דער רעדע פון טשערטשילן, וואָס האָט געוואָרנט די דעמאַקראַטישע וועלט, אַז די רוסן ווילן אייננעמען דעם מערב, דווקא איצט ביים סוף פון דער מלחמה. אָט די רעדע האָט געשאַפן אַ שפּאַנונג צווישן די סאָלדאַטן און אַפּילו אַרויסגערופן שינאה.

אין פאָרבינדונג מיט מיין אָרבעט. ווי דער פאַר אַנטוואָרטלעכער פאַר טראַנספּאָרט־ענינים אין דער אַס־פּאַנטראַנציע, איז מיר אויסגעקומען זיך צו באַגע־פּאַנצין מיטן קאָמענדאַנט פון דעם רוסישן ראַיאָן אין ווין, גענען מיטן קאָמענדאַנט פון דעם רוסישן ראַיאָן אין ווין, פּאַלקאָווניק מייזליש. ווין איז דעמאָלט שוין געווען צעטילט אין פיר ראַיאָנען — אָמעריקאַנישער, ענגלישער פראַנצויזישער און רוסישער — און איטלעכער ראַיאָן האָט געַהאַט זיין קאָמענדאַנט.

מייזליש. אַ מענטש אין די פופציקער. איז געווען אין

גערופן אַן אומרואיקייט אין די ערנסטע אינטעלעקטועלע קרייזן און מען שטעלט זיך די פראַגע, ווי ווייט וועט דאָס דערגיין און צו וואָס קען אַזאַ רעוואָלט לשם רעוואָלט דערבירן? דער באַרימטער שרייבער און דענקער פ. גוד־דערפירן? דער באַרימטער שרייבער און דענקער פ. גוד־מאַן זאָגט: עוען די היינטיקע יוגנט קוקט זיך אום אויף צוריק צו אַזעלכע שאַפונגען ווי אַ ביבל. צו דער געדאַנ־קען־וועלט פון דזש. לאָק און עמנואל קאַנט, זעען זיי פאַר איר אויס ווי אומרעאַל. זיי, די יונגע, ווילן זיך אויסטרעטן זייער אייגענעם וועג. דאָס פאַרלירן די טראַדיציע איז טראַגיש דערפאר, ווייל אַ גענעראַציע קען נישט אָפּרייסן זיך אין גאַנצן פון א פאַרגאַנגענהייט און אַרין אין גאַנץ נייע לעבנס־פּאָרמען. אַן שום שייכות צו דער פאַרגאַנגענ־ייט".

גאָט איז טויט" איז געוואָרן די מאָדערונסטע לאָזונג "גאָט איז טויט" פון אַ טייל קאַטוילישע און פּראָטעסטאַנטישע טעאָלאָגן און אַפילו ראַבאַיס; דער פערוזענלעכער גאָט וואָס זיצט אויפן טראָן דאָרט אויבן אין הימל און פירט אָן מיט אונדן אַלע דאָ אויף דער ערד איז געשטאָרבן, זאָגן זיי, נאָך אין 19־טן יאָרהונבדערט, ווען עס האָבן זיך אָנגעהויבן אַנטוויקלען די מאָדערנע וויסנשאַפטן און ער איז אוודאי נישט אָנ־ נעמבאַר היינט, ווען מיר זענען שוין אַרויפגעקומען צו דער לבנה. אוודאי האָבן די דאָזיקע מיינונגען און געדאַנ־ קען וועגן גאָט אַרױסגערופן א גרױסן, שטורעם אין דער רעליגיעזער וועלט, אָבער כאַראַקטעריסטיש זענען זיי פאר דער צעטומלטקייט און אומרואיקייט פון דער צייט, אין וועלכער מיר לעבן. דער גלויבן אין גאָט, איינער פון די הויפט־זיילן פון דער טראַדיציע, האָט זיך אָנגעהויבן שטאַרק וואַקלען אַפּילו אין אַזעלכע קרייזן, וווּ מען האָט זיך געקענט אַמווייניקסטן ריכטן. אָט די דאָזיקע טעאָלאָגן האַלטן זיך לגמרי נישט פאַר קיין אַטעאיסטן. זיי מיינען בלויז, אַז דורך גאָטלאָזיקייט וועלן זיי ראַטעווען דעם העכערן און טיפערן גלויבן.

אַ צווייטער זייער שטאַרקער זייל פון טראַדיציע איז געווען די פאַמיליע וואָס האַלט אויך שוין ביים ענדגילטיקן איינברעכן זיך. עלטערן און קינדער, בפרט אַביסל על־טערע, זענען געוואָרן אויס אינטימער משפּחה־קאָלעקטיוו. די יסודות פון פאַמיליען־לעבן, וואָס האָבן באַזירט אויף דער אינערלעכער געבונדנקייט און געטריישאפט צווישן אירע מיטגלידער, אויף אויטאָריטעט און טיפער אַכטונג און אויף שטאַרקן פליכט־באַווּסטזיין די אַלע יסודות זענען זיך צעפאַלן. עס האָט זיך אַרויסגעוויזן פאַר פאַלש די זענען זיך צעפאַלן. עס האָט זיך אַרויסגעוויזן פאַר פאַלש די האָפענונג אַז די פאַמיליע־היים וועט זיין א מקום־מקלט פאַרן יחיד צו באַשיצן אים פון ודי מאַראַליש־דעסטרוק־טיווע ווירקונגען פון דער צעטומלטער גאַס.

שטעלט זיך דעריבער די פראַגע, צי קען אין אונדזער היינטיקער טראַדיציע־לאָזער צייט דאָס אומקערן זיך צר היינטיקער, בפרט צו רעליגיעזער טראַדיציע, באַזייטיקן אַדער אַפּילו בלויז מילדערן דעם דערציאונגס־קריזיס?

אין והאָס אייגנטלעך באַשטייט אונדזער ספּעציעלער דערציאונגס־קריזיס?

מען האַלט, אַז די יידישוע דערציאונג דערפילט ניט

איר אויפגאַבע ווי איינער פון די וויכטיקסטע נאַציאָנאַלע פאַקטאָרן, וואָס דאַרף שטאַהקן און אויפהאַלטן יידיש־ פאַקטאָרן, וואָס דאַרף שטאַהקן און אויפהאַלטן יידיש־ נאַציאָנאַל לעבן. יידיש לעבן מאַכט אַדורך א שווערן קריזייס, עס ווערט אַלץ שטאַהקער די געפאַר פון דער אָנגרייפנדיקער אַסימילאַציע; די אַסימילאַציע הייבט אָן צו ווערן אַ טאָטאַלע און זי רייסט זיך אַריין אין אַלע געביטן פון אונדזער לעבן. מיר האָבן שוין צו טאָן נישט געביטן פון אונדזער לעבן. מיר האָבן שוין צו טאָן נישט בלויז מיט אַ טאָטאַלער שפּראַך־אַסימילאַציע. די אַסימי־ לאַציע אַטאַקירט און גרייפט אָן אונדזער גאַנצן לעבנס־ שטייגער און דערגרייכט שוין מיט איר דעסטרוקטיווער שטייגער און דערגרייכט שוין מיט איר דעסטרוקטיווער ווירקונג צו אונדזער גייסטיקייט און מאָראַל.

וויל מען, אַז די יידישע הערציאונג זאָל ראַטעווען, אַז זי זאָל אַרויסהעלפן אין דעם אַלגעמיינעם קריזיס פון איז זי זאָל אַרויסהעלפן אין דעם אַלגעמיינעם קריזיס פון יידישן לעבן. מען הערזעט אָבער ניושט העם זייער יטרוי־עריקן פאַקט, אַז די יידישע הערציאונג אַליין מאַכט א דורך אַ שווערן, שוין לאַנג־דויערנדיקן, קריזיס במשך די לעצטע צענדליקער יאָרן אין די אַמעריקאַנער לענדער.

וואָס איז געווען די יידישע דערציאונגס־אידייע, גער שיכטלעך גענומען? לערונען תורה און מאַראַל, דאָס מיינט שיכטלעך גענומען? לערונען תורה און עבודה. דאָס לעבן האָט אויף אַזוי פיל געהאָט אַ זינען און אַ ווערט, אויף וויפל עס איז געווען אויסגעפילט מיט גייסטיקייט. יידן האָבן אין זייער טויזנט־יאָריקן גאַנג אין דער געשיכטע כסדר געטראָגן און איבערגעגעבן פון דור צו דור דעם פאָקל פון תורה און כסדר און קודם־כל געשאָפן די אינסטיטוציעס, ווו די תורה זאַל אָפגעהיטן און געשאָפן די אינסטיטוציעס, ווו די תורה זאַל אָפגעהיטן און אויפגעהאָלטן ווערן.

דער דאָזיקער געשיכטלעכער דערציאונגס־פּראַצעס. וואָס האָט אין פאַרשיהענע היסטאָרישע פּעריאָדן דורכגער מאַכט ערנסטע טראַנספּאָרמאַציעס אין איינקלאַנג מיט די געענדערטע באַדינגונגען אין יידישן לעבן (ווי דאָס איז, געענדערטע באַדינגונגען אין יידישן לעבן (ווי דאָס איז, למשל, געשען אין סוף 18טן און אין 19טן יאָרהונדערט). די אַמעריקעס. עס איז א טרויעריקער פּאַקט, אַז יידן אין די אַמעריקע (וועגן מינדערהייטס־אויסנאַמען רעדט זיך ניט) אַמעריקע (וועגן מינדערהייטס־אויסנאַמען רעדט זיך ניט) האָבן איבערגעריסן מיט דער יידישער היסטאָריש־נאַציאָ־נאַלער פילאַזאָפיע פון ותלמוד־תורה כנגד כולם, אַז תורה איז די בעסטע סחורה און זיי האָבן איבערגענומען די אַמעריקאַנער לעבנס־פילאָזאָפיע פון "מאַכן א לעבן". און דער הויפטציל פון לעבן איז געוואַרן אַרויפצוקלעטערן דער הויפטציל פון לעבן איז געוואַרן אַרויפצוקלעטערן און אַרויפצודראַפּן זיך וואָס העכער אויפן סאָציאַלן לייטער. און נישט אויפן קולטור־לייטער.

מיר ווילן זיך דאָ נישט אָפשטעלן אויף די סאָציאַל־עקאָנאָמישע און פּאַליטישע פּאַקטאָרן, וואָס האָבן גורם געווען און דערפירט צו אַזאַ סיטואַציע אין יידישן אַמע־ריקע. א פּאַקט איז, אַז דער קריזיס וואָס איז ביז דער צווייטער וועלט־מלחמה געווען בלויז א ספעציפישער קרי־זיס אין יידישן לעבן אין אַמעריקע, איז נאָכן אומקום פון מזרח־אייראַפעאישן ייחנטום געוואָרן א נאַציאָנאַלער קריזיס, ווייל אין די אַמעריקאַנער לענדער קאָנצענטרירט קריזין דער רוב מנין און בנין פון יידישן פּאָלק.

אינטערעסן אינעם מיטעלן מזרח. בלייבן נאָר די קאָנ־ ווענציאָנעלע מיליטערישע כוחות פון דער מערב־וועלט. די מערב־וועלט פאַרמאָגט דריי קאָנווענציאָנעלע אַרמייען: די אַמעריקאַנער אַרמיי, די "נאַטאָ" אַרמיי, וואָס איז דער־ ווייל נישט אויסגעפּרוּווט אין קאַמף און די - אין קאַמף אויסגעפּרוּווטע — ישראל־אַרמיי. (פאַקטיש ווייסן די אַמע־ ריקאַנער קאָנגרעס־דעפּוטאַטן דעם דאָזיקן אמת, אָבער זיי זענען זיך נישט מודה און ווילן איינרעדן, אַז די אַמערי־ קאַנער שטיצע פאַר ישראל איז צוליב הומאַניטאַרע טעמים...)

די פּראָפּאָזיציע איז, די עקזיסטענץ פון דער יידישער מדינה איז דער ווינקלשטיין פון דער אַמעריקאַנער פּאָ־ ליסי, צו באַשיצן אירע לעבנס־אינטערעסן אינעם מיטעלן מזרח. דער פּאַראַדאָקס איז: אַמעריקע נעמט אָנטייל אין דער באַלאַגערונג פון ישראל, וואָס שוואַכט אָפּ די יידישע מדינה. — די דאָזיקע פּראָפּאָזייע איז אויך נוגע דער גאַנ־ צער מערב־וועלט.

עס וועט קלינגען פּאַראַדאָקסאַל: — די עקזיסטענץ פון דער יידישער מדינה איז אויך אין די אינטערעסן פון די אַראַבישע לענדער.

נעמט דאָס קעניגרייך ירדן. די כוסיין דינאַסטיע עק־ זיסטירט מיטן חסד פון מדינת ישראל. אָן דער יידישער מדינה וואָלט דאָס קעניגרייך פון ירדן געפּלאַצט ווי אַ זייפן־בלאָז, און יאַסער אַראַפאַט װאָלט דאָרט עטאַבלירט אַ פּאַלעסטינער מדינה. דער פּאַראַדאָקס באַשטייט אין דעם, וואָס כוסיין האָט זיך אָנגעשלאָסן אין דעם לאַגער, וואָס וואַרפט אָפּ די שלום פאַרהאַנדלונגען.

נעמט סאַוד אַראַביע אָדער קוּווייט. ווען אויפן פּלאַץ פון ישראל וואָלט געווען אַ פּאַלעסטינער מדינה פון יאַ־ סיר אַראַפאַט, וואָלטן די קעניגלעכע און פריינדלעכע רע־ זשימען דאָרט געהאַט אַזאַ סוף, ווי דער רעזשים פונעם פערסישן שאַך. כל־זמן ס'עקזיסטירט די יידישע מדינה.

קויפן זיך אָפּ די דאָזיקע הערשער ביי די טעראָריסטן דורך געבן זיי פינאַנסיעלע שטיצע. אין דער אונטערוועלט־ שפּראַך הייסט דאָס: ״פּראָטעקשן־געלטער״.

דער פּאַראַדאָקס איז, אַז זיי זענען קעגן די שלום־ פאַרהאַנדלונגען און האָבן אפילו סאַדאַטן אריינגעלייגט אין חרם, ווען פאַקטיש איז דער סאַדאַט־רעזשים, דער גאַראַנ־ טאָר פאַר זייער צווייפלהאַפטער עקזעסטענץ. זיי מוזן דאָך געדענקן. אַז דאָס איז געווען דאָס מיליטער פון סאַדאַטן, וואָס האָט געראַטעוועט דעם הערשער אין סודאַן, ווען גאַ־ דאַפי האָט דאָרט אָרגאַניזירט אַ ״פּוטש״.

די עקזיסטענץ פון ישראל דינט אויך די אינטערעסן פון אַנדערע אַראַבישע מדינות, ווייל זיי וואָלטן געטאָפּ־ טשעט אין בלוט פון מלחמות צווישן זיך (סיריע און אי־ ראַק), ווען נישט די עקזיסטענץ פון מדינת ישראל, וואָס שאַפט זייער כלומרשטע פאַסאַדע פון אייניקייט. וואָס פאַר אַ פּאַראַדאָקס...

די לעצטע פּראָפּאָזיִציע: די עקזיסטענץ פון אַ מדינה איז נישט אַפּהענגיק פון דעם. צי דאָס דינט די אינטערעסן פון רוסלאַנד אָדער אמעריקע.

אַ פּאָלק לעבט. בױט און שאַפט אינערהאַלב אַ טערי־ טאָריע. אמת — זעלטן איז אַ פאָלק אזוי באַלאַגערט, ווי ישראל. אַבער הױפּטזעכלעך זענען פאַראַן צוויי פאַקטאָרן, וואָס פאַרזיכערן איר עקזיסטענץ: דער כוח פון דער ישראל־אַרמיי און דער ווילן פון פאָלק צו לעבן.

ווען ענגלאַנד איז געווען באַלאַגערט און לאָנדאָן האָט געברענט. האָט טשערטשיל דערקלערט: ״אין דער מלחמה וועט נישט געווינען דער פאַרמעסט פון קאַנאָנען און באָמבעס, נאָר דער פאַרמעסט פון ווילן, ווילן פון אַ פאָלק צו לעבן פריי".

ס'איז דער חוב פון אַ יעדן יידן דעם דאָזיקן ווילן צו שטאַרקן.

## י. ראָטנבערג

#### (קאַפּיטל פון אַן עסיי) טראַדיציע דער דערציאונגס־קריזיס און

מיר לעבן היינט אין א צייט, ווען אַלץ און אַלע ברעכן איין און רייסן איבער באַוווּסטזיניק אָדער אומבאַוווסט־ זיניק מיט טראַדיציע. טראַדיעיע איז געוואָרן אַלטפרענ־ . קיש, אַן אָפּגעטראָגענע װאַך, וואָס מען שעמט זיך דערמיט וואָס פאַראַיאָרן איז געווען פריש, עיי און אולטראַ־מאָדערן, איז שוין היי־יאָר ביושט איבטערעסאַנט און ואַפילו געשמאַק־ לאָז. דער באַרימטער אַמעריקאַנער סאָציאָלאָג ראלף טאַר־ נער ווייזט אָן, אַז עס איז היינט שווער צו געפינען אַן אינסטיטוציע, אַן אידייע, אַן אַקטיוויטעט וואָס מענטשן זאָלן וואגן צו שטיצן און צו פאַרטיזריקן אין באָמען פון טראַדייציע — ביושט גאָט, וניושט פאָטערלאַנד, ניישט ודי הייליקייט פון דער פאַמיליע און אַפילו בישט בייסבאָל, דער אויטאָמאָביל און פסיכאָאַנאַליז. אַלץ וואָס עס איז בעסטן ינאָך געווען גוט און שיין, יטויג שוין היינט צו גאָר־ נישט. מען רעוואַלטירט קעגן אַלץ וואָס עס איז היינט.

נישט וויסנדיק אַפילו וואָס מאָרגן דאַרף זיין. איז אָט די דערשיינונג גוט אָדער שלעכט? וועגן דעם קען מען אַ סך דיסקוטירן, זי איז ייעדנפאַלס אַ פענאָ־ מען פון אוגדוער צייט. אין וועלכער עס ווערן נישט נאָר איבערגעשאַצט אַלע אָנגענומענע און אָנערקענטע ווערטן, נאָר זיי ווערן בכלל אָפּגעוואָרפּן. מען רעוואָלטירט אין נאָמען פון רעוואָלטירן, נישט האָבנדיק אַפילו קאָנקרעט קעגן וואָס און פארוואָס צו רעוואָלטירן. די דאָזיקע טענ־ דענץ פון אַרונטעררייסן, צעברעכן און צעשטערן אַלץ וואָס האָט נאָר דעם מינדסטן סימן אָדער אָנדייט פון סטאַביל־ קייט. איינגעשטעלטקייט אָדער... טראַדיציאָנעלקייט, קומט צום אויסדרוק אויף אַלע געביטן: אין טאָג־טעגלעכן לעבן, אין דער קונסט אין דער ליטעראַטור. אין לעבנס־ שטייגער, אין דער ומאָראַל און אין דענקען.

פאַרשוטייט זיך, אַז די דאָזיקע דערשיינונג האָט אַרויס־

אַ מיליטערישן כוח מיטן אויסרייד צו גאַראַנטירן א שלום־ צושטאַנד און צו פאַרמיידן אַ בלוט־פאַרגיסונג.

דער אויספיר פון אַזאַ פּראָפּאָזיציע איז, אַז רוסלאַנד איז דער אַלער־לעצטער גאַראַנטאָר פאַר דער עקזיסטענץ פון דער יידישער מדינה און דער פּאַראַדאַקס פון דער פּראָפּאָזיציע איז, אַז רוסלאַנד שטייט אין דער שפּיץ פון דער מחנה וואָס באַלאַגערט מדינת ישראל.

די אַמעריקאַגער פּאָליטישע ליניע כלפּי ישראל איז גישט ווייניקער ציניש און היפּאָקריטיש.

די טרומאַן אַדמיניסטראַציע איז געווען קעגן דער עקזיסטענץ פון דער יידישער מדינה — ווייל זי האָט גע־עקזיסטענץ פון דער יידישער מדינה — ווייל זי האָט גע־האַלטן, אַז דער מיטעלער מזרח דאַרף געהערן צו דער ענגלישער השפעה־ספערע. זיי האָבן זיך איינגערעדט, אַז היות רוזוועלט האָט פאַראַטן און אויסגעליפערט גאַנץ צענטראַל אייראָפּע צו סטאַלינען — וועט רוסלאַנד מסכים זיין אויף דער ווייטערדיקער קאָלאָניאַלער הערשאַפט פון ענגלאַנד אינעם מיטעלן מזרח. — ענגלאַנד וועט פאַר־ענגלאַנד אינעם מיטעלן מזרח. — ענגלאַנד וועט פאַר־בלייבן אינעם מיטעלן מזרח אויפצופּאַסן, אַז די אויל קאָמ־פּאַניעס, די אַמעריקאַנער אַראַמקאָ, עקסאָן, סטאַנדאַר און פאַר־פּאַניט פּעטראָליום זאַלן רואיק שעפּן אויל און פאַר־בריטיש פּעטראָליום זאַלן רואיק שעפּן אויל און פאַר־קויפן ביליקן אויל צו דער מערב־וועלט.

דאָס איינגלידערן אַ יידישע מדינה אין דעם מיטן פון דער אַראַבישער וועלט, וועט נאָר גוָרם זיין קאָנפּליקטן וואָס קאָנען שטערן די עקספּלאָאַטאַציע און צופיר פון אויל פאַר דער מערב־וועלט.

ס'איז וואַרשיינלעך נישט אויסגעשלאָסן, אַז הינטער די קוליסן איז צוגעגרייט געוואָרן אַ טייוולאָנישער פּלאַן.

ענגלאַנד וועט דעם 15טן מאי 1948 ארויסגיין פון פּאַ־ לעסטיין מיט דער פראָנט־טיר און באַלד וועט זי צוריק אריינגיין דורך דער הינטער־טיר.

אין טראַנסיאָדאַניע האָט געהערשט אַבדולאַ — אַן ענג־לישע מאַריאָנעטקע. אין דער שפּיץ פון זיין אַרמיי איז געשטאַנען אַ פּראָפעסיאָנעלער ענגלישער גענעראל סער דזשאָן באָגאַט, וואָס האָט זיך אַ נאָמען געגעבן גלאָב פּאַ־סאַ. דער אַראַבישער לעגיאָן, דער שטאַרקסטער אַראַבי־שער מיליטערישער כוח אונטער דעם פּראָפעסיאָנעלן גע־נעראַל גלאָב פּאַשאַ וועט ליקווידירן דעם קליינעם ישוב נעראַל גלאָב פּאַשאַ וועט ליקווידירן דעם קליינעם ישוב און די אַספּיראַציעס פאַר אַ יידישער מדינה און ענגלאַנד וועט צוריק הערשן אויף דעם גאַנצן געביט. אַ, אין קאָן שטייט דער ישוב פון אַ האַלבן מיליאָן יידן? וואָס שפּילט דאָס פאַר אַ ראָל — נאָך אַ האַלבער מיליאָן יידן, וועט דאָס זיין צוזאַמען זעקס און אַ האַלבן מיליאָן. ס'וועט דאָס זיין צוזאַמען זעקס און אַ האַלבן מיליאָן. ס'וועט גיין אויפן חשבון פון היטלערן...

אין יענע צייטן איז די עקזיסטענץ פון דער יידישער מדינה געווען קעגן די נאַציאָנאַלע אינטערעסן פון דער מערב־וועלט (לויט דעם, ווי די מערב־וועלט האָט דעמאָלט געזען אירע נאַציאָנאַלע אינטערעסן).

דער אימפּעראַטיוו צו באַשיצן די אייגענע נאַציאָנאַלע — אינטערעסן אין אַ געענדערטער געאָפּאָליטישער לאַגע אינטערעסן אין אַ געענדערטער, האָט מיט זיך געבראַכט אַן ערך צוואַנציק יאָר שפּעטער, האָט מיט זיך געבראַכט. אַן ענדערונג אין דער אַמעריקאַנער פּאָליסי כלפּי ישראל.

די היינטיקע אַמעריקאַנער פּאָליטישע ליניע שטאַמט פון דער דושאָנסאָן אַדמיניסטראַציע. דער ווענדפּונקט איז פון דער דושאָנסאָן אַדמיניסטראַציע. דער ווענדפּונקט איז געווען די 6־טאָגיקע מלחמה. די אַמעריקאַנער אַדמיניסט־ראַציע האָט זיך אויפגעוועקט און פּלוצים דערזען, אַז ענגלאַנד איז אין דרויסן און סאָוויעט רוסלאנד איז אינעווייניק.

אַלזשיריע, ליביע, עגיפּטן, סיריע, איראַק, דרום תימן אומעטום זענען יד רוסן. — דזשאָנסאָן האָט פאָרמו־ — לירט זיין נייע פּאָליטיק אױף דער באַזע, אַז נאָר דורך אַ שטאַרקער האַנט, דורך אַ פולער אונטערשטיצונג פאַר דער עקזיסטענץ פון ישראל קאָן אמעריקע דערגרייכן אירע צילן. מיט איין שטאַרקער האַנט האָט ער אָנגעהױבן צו שטיצן ישראל און מיט דער צווייטער האַנט האָט ער גע־ שיקט סיגנאַלן צו די אַראַבער. די סיגנאַלן זענען געווען: אַראַבער זעט איין, רוסלאַנד פאַרקױפט אייך געווער פאַר "אַראַבער מלחמות, וואָס רואינירן אייך. רוסלאַנד איז נישט אינטע־ רעסירט אין אייער נצחון. אויך מיר אַמעריקאַנער וועלן נישט צולאָזן, אַז איר זאָלט רעאַליזירן איייער האַפענונג פאַר אַ פולשטענדיקן נצחון איבער ישראל. אָבער אויב איר אַראַבער וועט זיין גוט און פרום און פּטור ווערן פון די רוסן — וועלן מיר אייך העלפן צו דערגרייכן אַ טיילווייזן נצחון. מיר וועלן דריקן און פּרעסן ישראל, זי זאָל אייך צוריקגעבן די פאַרלוירענע טעריטאַריעס אַן אַ שאַס פּול־ ווער. -- "דער שליסל ליגט אין וואַשינגטאָן״.

די דאָזיקע פּאָליסי ווערט אָנגעווענדט ביזן היינטיקן אַג.

אמעריקע וויל און וועט פּרעסן ישראל זי זאָל צוריק־ געבן אַלע טעריטאָריעס און זאָל מסכים זיין אין אַ סאָרט פון אַ פּאַלעסטינער מדינה.

אָבער די עקזיסטענץ פון מדינת ישראל איז געוואָרן דער די דער די דער אַמעריקאַנער פּאָליטיק אינעם דער ווינקלשטיין פון דער אַמעריקאַנער פּאָליטיק אינעם מיטעלן מזרח.

די טעמים זענען: 1) דורך די ישראל קאָנצעסיעס וויל אַמעריקע אויסשפּרייטן איר השפּעה און געפינען חן אין די אויגן פון די אַראַבער.

יידישער מדינה איז לעבנס־ (2) די עקזיסטענץ פון דער יידישער מדינה איז לעבנס־וויכטיק פאַר אַמעריקע צוליב דעם ענערגיע־קריזיס און דעם כאַאָס אינעם מיטעלן מזרח.

אַמעריקע װייסט, אַז סוף־כל־סוף װעט זי זיין געצװוּנ־גען אריינצושיקן מיליטער, כדי צו פאַרזיכערן מיט כוח דעם כסדרדיקן צושטעל פון אויל. ישראל איז דאָס איינ־ציקע אָרט, װוּ די אַמעריקאַנער אַרמייען װעלן קאָנען לאַנדן. זיי װעלן מוזן לאַנדן. און פון נגב װעלן זיי זיך קאָנען אויסשפּרייטן ביז צום פּערסישן גאַלף.

דער פּרעמיער־מיניסטער מנחם בעגין האָט דאָס קלאָר און דייטלעך לעצטנס אויפגעקלערט פאַר אַ דעלעגאַציע פון אַמעריקאַנער קאָנגרעס, וואָס האָט באַזוכט ישראל. קלאָרע דבורים: דער גאַנצער מיטעלער מזרח איז אין אַ כאַאָס, וואָס באַדראָט די עקזיסטענץ פון דער מערב־אַ כאַאָס, וואָס באַדראָט די עקזיסטענץ פון דער מערב־וועלט. אמעריקע באַזיצט קאָלאָסאַלע אַטאָמיש געווער, וואָס זי קאָן נישט אויסנוצן כדי צו באַשיצן אירע לעבנס־וואָס זי קאָן נישט אויסנוצן כדי צו באַשיצן אירע לעכנס־

## דר. מ. פערשטענדיק פראפאזיציעס און פאראדאָקסן

פּראָפּאָזיציעס פון פונדאַמענטאַלן כאַראַקטער דערמעג־ לעכן צו פאַרשטיין די טאָג־טעגלעכע דערשיינונגען אין די אינטערנאַציאָנאַלע באַציאונגען צווישן פעלקער. נאָר ווען די פונדאַמענטאַלע פּראָפּאָזיציעס זענען קלאָר, קאָן מען פאַנאַנדערטיילן די קערנדלעך פון די פּלעוועס אין די טאָג־ טעגלעכע ידיעות און קאָמענטאַרן.

ס'אונטערליגט נישט קיין צווייפל, אַז געוויסע קרייזן זענען באַהערשט פון יאוש. די רמזים אין די טאָג־טעג־זענען באַהערשט פון יאוש. די רמזים אין די טאָג־טעגדער לעכע ידיעות, רופן ארויס אַ חשד, אַז די מערב־לענדער זענען מער נישט פאַראינטערעסירט אין דער עקזיסטענץ פון מדינת ישראל. זיי וואָלטן גערן מקריב געווען די עק־זיסטענץ פון דער יידישער מדינה פאַר זייערע אייגענע נאַציאַנאַלע אינטערעסן.

קעגן דעם דאָזיקן חשד און יאוש לאָמיר באַהאַנדלען די ערשטע הויפּט־פּראָפּאָזיציע: די עקזיסטענץ פון מדינת ישראל ליגט נישט נאָר אין די אינטערעסן פון דער מערב־ וועלט, נאָר אויך פון דער מזרח־וועלט; פון דער גאַנצער וועלט.

בכדי צו באַגרייפן די דאָזיקע פּראָפּאָזיציע, וויל איך קודם־כל ציען די אויפמערקזאַמקייט אויף דעם אַלטן ענג־לישן פּאָליטישן כלל: ״ס'זענען נישט פּאַראַן קיין פּער־מאַנענטע אַליאַנטן. נאָר די אייגענע נאַציאָנאַלע אינטערעסן זענען פּערמאַנענט״.

לאָמיר נעמען דאָס יאָר 1947. גראָמיקאָ האָט געהאַלטן ציוניסטישע רעדעס אויף דעם פאָרום פון די פאַראייניקטע פעלקער. צי איז דעמאָלט דער יונגער גראָמיקאָ געווען אַ ציוניסט? צי איז דעמאָלט דער אַלטער רשע סטאַלין געווען ציוניסט? צי איז דעמאָלט דער אַלטער רשע סטאַלין געווען אַ ציוניסט? ניין! ניין! די רוסישע ציוניסטישע רעדעס האָבן געצילט צו עטאַבלירן אַ יידישע מדינה. דאָס איז געווען געון די אינטערעסן פון סאָוויעט־רוסלאַנד.

באַלד נאָכן אַנטשטיין פון דער יידישער מדינה אין 1948, האָט די טרומאַן אַדמיניסטראַציע איבערגעגעבן 1948 אַ שאַרפן פּראָטעסט צו דער רעגירונג פון טשעכאָסלאָוואַ־ קיע און געפאָדערט תיכף אָפּצושטעלן די ליפערונגען פון געווער פאר דער באַלאָגערטער יידישער מדינה.

די טרומאַן אַדמיניסטראַציע האָט אָפּגעהיט דעם עמ־ באַרגאָ פון װאַפן און מאַנשאַפט־טאַנקציעס קעגן דעם קליי־ נעם יידישן ישוב, װאָס האָט געקעמפט פאַרן נאַקעטן לעבן קעגן דער אינװאַזיע פון אַזױ פיל אַראַבישע אַרמייען.

צי איז טרומאַן דעמאָלט געווען אַן אַנטעסעמיט? ניין! די נאַציאָנאַלע אינטערעסן פון אַמעריקע אַזוי ווי די טרומאַן־אַדמיניסטראַציע האָט די אינטערעסן באַנומען, זענען דעמאָלט געווען קעגן דער עקזיסטענץ פון אַ יידי־שער מדינה.

סטאַלין האָט געצילט צו דערגרייכן צוויי זאַכן: אַרויס־ שטופּן ענגלאַנד און די מערב וועלט פון מיטעלן מזרח און אַליין אריינשטעלן אַ פוס. דאָס האָט ער געוואָלט דער־ גרייכן דורך אַ יידישער מדינה. — ס'איז אים טאַקע גע־ לונגען אַרויסצושטופּן ענגלאַנד, אָבער ס'איז אים נישט

געלונגען אריינשטעלן אַ פוס אין דער יידישער מדינה. צי האָט סטאַלין דאָס נישט פאָרויסגעזען?

אין דעם פּאָליט־ביוראָ זיצן פּראָפעסיאָנעלע פּאָליט־ביוראָ זיצן פּראָפעסיאָנעלע פּאָליט־קער און שטאַטסמענער. יעדע וויכטיקע דעציזיע ווערט אָנגענומען קאַלט און לאָגיש. יענע אַלטערנאַטיווע ווערט געווויגן און געמאָסטן. פאַרשטייט זיך, אַז דער פּאָליט־ביוראָ האָט גענומען אין אַכט די אַלטערנאַטיווע אַז זיי ישראל וועט אָננעמען אַ פּראָ מערב שטעלונג. האָבן זיי אָבער געלאַכט אין די פויסטן, זייער קאָנקלוזיע איז גע־ווען בו זו לטובה. דאָס וועט נאָך בעסער דינען די סאָוויעטישע אינטערעסן. ווייל: קודם־כל וועט ענגלאַנד זיין אין דרויסן, און אויב ישראל וועט ווערן פּראָ־מערב, וועט סאָוויעט־רוסלאַנד אויסדרייען דעם דישעל און ווערן פּראָ־ אַראַביש אַנטי־ישראל. דער מערב וועט בלייבן מיט דער קליינער ישראל און רוסלאַנד וועט זיך לאַנגזאַם באַ־דער קליינער ישראל און רוסלאַנד וועט זיך לאַנגזאַם באַ־פעסטיקן אין דער גאַנצער אַראַבישער וועלט.

בכדי דאָס צו דערגרייכן דאַרפן די רוסן שאַפן באַדינ־ גונגען, אַז אַזאַ צושטאַנד זאָל ווערן פּערמאַנענט.

די רוסן וועלן שטיצן די אַראַבער קעגן ישראל און זיי פאַרקויפן וואָפן, אָבער גלייכצייטיק וועלן זיי האַלטן זיי פאַרקויפן וואָפן, אָבער גלייכצייטיק וועלן זיי האַלטן די האַנט אויף דעם פּאָליטיש־מיליטערישן פּולס אַז די אַראַבער זאָלן חלילה נישט אומברענגען די יידישע מדינה, ווייל אויב ס'וועט די אַראַבער געלינגען צו פאר־ניכטן ישראל וועלן דאָך די אַראַבער מער נישט באַדאַרפן די רוסן.

דאָס איז די צינישע, היפּאָקריטישע שפּיל פון דער רוסישער פּאָליטיק.

זיי העצן די אַראַבער צו אַ מלחמה. פאַרקויפן זיי וואָפּן. אָבער גלייכצייטיק זענען זיי צופרידן. אַז דער מערב העלפט ישראל מיט קעגנמיטלען. רוסלאַנד איז ממש גליק־לעך. וואָס פון צייט־צו־צייט דערלאַנגט ישראל די אַראַ־בער שווערע קלעפּ, ווייל דאָס מאַכט די אַראַבער נאָך מער בער שווערע קלעפּ, ווייל דאָס מאַכט די אַראַבער נאָך מער אָפּהענגיק פון די רוסן.

זיי ווייסן: וואָלט די יידישע מדינה אויפגעהערט צו עק־ זיסטירן, וואָלט דער פאַנאַטיש רעליגיעזער גאַדאַפּי גלייך אָפּגעהאַקט זיינע באַציאונגען מיט רוסלאַנד. דאָס זעלבע וואָלטן געטאָן די אַנדערע אַראַבישע מדינות און אפילו יאַסער אַראַפּאַט.

די דאָזיקע אַרגומענטאַציע צווינגט אונדז צו אַ וויי־טערער פּראָפּאָזיציע: ״ווען אין פאַל פון אַ מלחמה וואָלט (צוליב נישט פּאָרויסגעזעענע סיבות איינשליסנדיק אַ פּאַ־ראַט פון דער מערב־וועלט) די עקזיסטענץ פון דער יידי־שער מדינה געשטאַנען אין לעבנס־סכנה — וואָלטן די רוסן ווידער אויסגעדרייט דעם דישעל און שנעל ״אינטער־ווענירט מיט יעדן נויטיקן כוח צו ראַטעווען די יידישע מדינה״. — לאָגיש גענומען וואַרטן די רוסן אויף אַזאַ צושטאַנד, ווייל דאָס וואָלט פּאַר זיי געווען דער גרעסטער צושטאַנד, ווייל דאָס וואָלט פּאַר זיי געווען דער גרעסטער געווינס. זיי וואָלטן מיט כוח איינגעשטעלט אינעם מיטעלן מורח דעם ״פּאַקס סאָוויעטיקאַ״. איינגעשטעלט דאָרט דאַרט

יוואָס פּאַראַ פּערספּעקטיוו איז עס פּאַר אונדז אַלעמען: אַ פּאַרצייטיקער צווייטראַנגיקער פּילם־אַרטיסט מיט דריי־ראַנגיקע אידייען, איז די איינציקע ברירה קעגן אַ וואַקלדיקן פּרעזידענט, וועלכער טוט אָנבאָטן ערנסטן גוטן ווילן און גאָר ווינציק עפּעס מער״.

פּרעזידענט קאַרטערס רוף צו באָיקאָטירן די אָלימ־ פּיאַדע אין מאָסקװע, איז אָן שום ספק אַן אַקט פון מאָראַ־ לישער דערהױבנקייט; אַ דעמאָנסטראַציע פון עטישע פּרינ־ ציפּן. די לאָגישע קאָנסעקװענץ האָט געדאַרפט זיין: די מערב־מלוכות זאָלן זיך אָנשליסן אין דעם רוף און זאָלן אַרויסטרעטן װי אַ פּאַראייניקטער פּראָנט, קעגן אַן אַגרעסאָר.

צום באַדויערן, האָט אַמעריקע געמוזט אָנווענדן פּאָ־ ליטישן דרוק, כדי צו איבערצייגן די לענדער אין דער ריכטיקייט פון אַזאַ שטעלונג. צום סוף האָבן אייניקע מערב־לענדער זיך סיי ווי אָפּגעזאָגט אָנטיילצונעמען אין באַיקאָט.

עס איז פאַר אונדז אַ קנאַפּע טרייסט, אַז אויך דער מזרח האָט נישט קיין פירנדיקע פּערזענלעכקייטן. דער מזרח האָט גישט קיין פירנדיקע אידעאָלאָגיע, דער טשוואָק מזרח האָט אָבער אַ פירנדיקע אידעאָלאָגיע, דער טשוואָק פון וועלכער איז: פאַרניכטונג פון פּאָליטישן און עקאָנאָ־ מישן סיסטעם אויף וועלכן עס באַזירָט זיך די דעמאָקראַ־ טישע אָרדנונג פון מערב. אַ געניטער פירער וועט עס מאַכן געשיקטער: אַ דורכשניטלעכער פירער — מער אומגעלומפּערט. דער סך־הכל איז אָבער דער זעלבער.

מער ווי ווען נישט איז, נויטיקט זיך דער אַכטער יאָר־ צענדליק פון אונדזער צייט אין אַ פּרעסטיזשפּולער, פירנ־ דיקער פּאָליטישער פּערזענלעכקייט.

#### נקמה

צווישן טעראָר און קאָנטער־טעראָר עפינט זיך די לעגאַלע יויריסדיקציע, דער מלוכישער אַפּאַראַט דער סיסטעם וואָס דאַרף פאַרזיכערן רו און אָרדנונג אין דער סיסטעם וואָס דאַרף פאַרזיכערן דאָס לעבן און אייגנטום פון לאַנד; דאַרף פאַרזיכערן דאָס לעבן און אייגנטום פון פרידלעכן בירגער.

פאַר דער דאָזיקער שווערער אויפגאַבע שטייט היינט די רעגירונג פון מדינת ישראל.

דער פּאַרברעכערישער טעראָר פּון דער פּלּ.אָ.. וועלכע באַקומט וואָס אַמאָל מער און מער אָנערקענונג ביי די איראָפּעישע מלוכות, און דעריבער — מער און מער חוצפּה ביים דורכפירן טעראָר־אַקטן.

די רעאַקציע אױף די האַנדלונגען, ספּעציעל — װען די מערדער װערן נישט געכאַפּט (װי אין ברוטאַלן איבער־פֿאַל פון חברון, װאָס האָט געקאָסט דאָס לעבן פון 6 יידישע בחורים, און אַ װאָך פּריער — דער מאָרד פון אַן איינצל־נעם בחור) רופט ארױס אַנטױשונג אין נאָרמאַלן פּראָצעס נען יוריסדיקציע, דער פּראָצעס באַװעגט זיך, װי אַ כלל פון יוריסדיקציע, דער פּראָצעס באַװעגט זיך, װי אַ כלל — לאַנגזאַם. דעריבער רופט עס אַרױס פּאַרביטערונג

און אומגעדולד. דעם טרויעריקן רעזולטאַט דערפון האָבן מיר געזען אין די פאַרגאַנגענע וואָכן: 2 אַראַבישע ביר־ מיר געזען אין די פאַרגאַנגענע וואָכן: 2 אַראַבישע ביר־ גערמייסטערס און אַ ישראל־אָפיציר זענען שווער פאַר־ וווּנדעט געוואָרן.

לאָמיר האָפּן, אַז דער פּאַל פון קעגן־טעראָר וועט זיך נישט איבערחזרן — הגם אינגאַנצן זיכער זענען מיר נישט. נקמה איז איינע פון די נעגאַטיווע שטריכן פון מענטשלעכן כאַראַקטער, וועלכע לאָזן זיך נישט אַזוי לייכט אויסוואָרצלען. יאָרהונדערטער פון קולטור און ציווילי־זאַציע האָבן עס בלויז איזאָלירט. עס איז נויטיק א גאָר קליינער אימפּולס, עס זאָל צוריק ווערן די טרייב־קראַפט פאַר מענטשלעכע האַנדלונגען.

פון די אוראַלטע, ביבלישע צייטן איז צו אונדז דער־ גאַנגען דער זאָג: עין תחת עין (אַן אויג פּאַר אַן אויג), ווייזט אויס, אַז דאָס געפּיל פון רעוואַנזש איז אַזוי אַלט, ווי דער מענטש גופא. (איז דאָך רעוואַנזש געווען איינע פון די עמאָציעס וואָס האָבן באַרעכטיקט אין די אויגן פון דייטשן פּאָלק דאָס אָנהויבן די צווייטע וועלט־מלחמה).

יווען מיר פּרוּון צונויפשטוקעווען די קורצע צייטונגס־ ידיעות פאַר די לעצטע וואָכן, באַקומט זיך אַ בילד, וואָס קאָן אָנפִילן מיט אומרו.

ישראל־פּאָליציי האָט אַנטדעקט אַן אַרסענאַל מיט גע־
װער און אױפרייס־מאַטעריאַל אױפן דאַך פון אַ ישיבה
אין ירושלים. 2 ישראל־זעלנער זענען אַרעסטירט געװאָרן
אונטערן פאַרדאַכט, אַז דאָס געװער איז געגנבט געװאָרן
פון אַ מיליטערישן לאַגער.

"הרב מאיר כהנא׳ס באַוועגונג ׳כך׳ לאָזט פון זיך הערן. כהנא האָט אַ נדר געטאָן נוקם צו זיין זיך פאַרן טויט פון דברון. צוליב דער דערקלערונג האָט אים די פּאַליציי פּאַרהאַלטן״.

עס זענען דאָ סימנים, אַז די אויטאָ־באָמבעס האָבן פאַרלייגט יידן. מ'דערקענט עס לויטן כאַראַקטער פון אויפּ־ רייס־מאַטעריאַל, פון דער מאָדערנער טעכניק, וואָס איז אָנגעווענדט געוואָרן״.

צוויי אונטערגרונד־גרופּן האָבן זיך אידענטיפיצירט, אַז זיי עקזיסטירן: קעמפער פאַר פרייהייט פון ישראל־ טעראָר קעגן טעראָר, און "די זין פון ציון״.

קענען טעראָר — און קעגן טעראָר לייזן פּראָבלעמען. איבערהויפּט פון אַזאַ קאָמפּליצירטן כאַראַקטער ווי דאָס פּאַלעסטינער פּראָבלעם? עס גלויבט זיך קוים — אַז ביידע צדדים פּאַרשטייען עס נישט.

בלייבט בלויז צו האָפּן, אַז די ישראלדיקע זיכער־ הייטס־אָרגאַנען װעלן האָבן גענוג כוח די טעראָר־כװאַליע צו צוימען.

G. K.

# מעלבורנער בלעמער

#### ליטעראַריש־געזעלשאָפטלעכע אויסגאַבע

"KADIMAH", 7 Selwyn Street, Elsternwick, Victoria, 3185, Australia.

: אַדרעם פון רעדאַקציע

נומער 3 (23)

מעלבורן, אויםטראליע

יוני־יולי 1980

## פּאָליטישע פערספּעקטיוון

די וועלט — כאָטש דער שטח פון איר אויסמעסט איז דער זעלבער פון קדמונים — ווערט זי אָבער, אין זין פון פּאָליטישע אויסווירקונגען, וואָס אַמאָל מער איינגער פון פּאָליטישע אויסווירקונגען, וואָס אַפּ פּלוצלינגדיקע פּאָ־ שרומפּן, ענגער. מיר שפּירן שאַרף אָפּ פּלוצלינגדיקע פּאָ־ ליטישע ענדערונגען — אָן אונטערשיד וויפּיל טויזנ־ טער קילאָמעטער מיר זענען פון זייער צענטער. אפּילו ווען די קאַרטאָגראַפּן פון דער פּאָליטישער מאַפּע פון דער וועלט האָבן איר איינגעטיילט אין דריי ספערן: מזרח; וועלט האָבן איר איינגעטיילט אין דריי ספערן נישט מערב און נייטראַל — איז קיין איינע פון די ספערן נישט מערב און פון די מיטאַמאָליקע אויפטרייסלונגען, רעזשים־ענ־דערונגען; גרענעץ־אינצידענטן אָדער טעראַר־אָקטן.

דער סאַמע נאָענטסטער און סאַמע בולטסטער פּאַל איז — דאָס באַזעצן פון סאָוויעטיש מיליטער אַ לאַנד, וואָס איז נישט נאָר ווייט פון אונדז אין שטח, נאָר ווייט קול־טורעל; גייסטיק; שפּראַכלעך. דאָך ווערן מיר אריינגע־צויגן אין די אויסווירקונגען פון דעם דאָזיקן אריינמאַרש, אפילו אויב עס האַנדלט זיך בלויז פון באָיקאָטירן די אָלימפּישע פּאַרמעסטונגען אין מאָסקווע. מענטשן וואָס האָבן אַ קנאַפן שייכות מיט און אינטערעס פּאַר ספּאָרט, ווערן אריינגעצויגן אין דעם ענין דורך די כסדרדיקע דיס־קוסיעס אויף די שפּאַלטן פון דער פּרעסע און ראַדיא און טעלעוויזיע; דערקלערונגען פון פּרעמיער־מיניסטער; דערקלערונגען פון דער אָפּאָזיציע; רעזאַלוציעס פון די דערקלערונגען פון דער געַואָרן באַווירקט פּראָפ. פּאַריינען. דאָס גאַנצע לאַנד איז געוואָרן באַווירקט פון דער געשעניש — אַפּגאַניסטאַן.

אין דער דיסקוסיע ווערן שוין באַרירט פּראַגן, וואָס גרייכן טיפער פון — ווער וועט בעסער וואַרפן אַ באַלעם, גרייכן טיפער פון — ווער וועט בעסער וואַרפן אַ באַלעם, אָדער שפּרינגען אַ צענטימעטער העכער, אָדער לויפן שנעלער מיט אַ צענטל פון אַ סעקונדע — מען הויבט אָן טראַכטן: דאַרף דער מערב איבערהויפּט באַזאָרגן דעם מזרח מיט שפּייז; מיט טעכנאָלאָגיע; דאַרף מען מיטן מזרח פירן אַ קולטור־אויסטויש; פירן פאַרהאַנדלונגען וועגן אַנטוואָפענונג; העלפן מיר נישט אַמאָל דירעקט און אומ־דירעקט אויפשטעלן אַ גולם, וואָס וועט הייבן די האַק קעגן מערב?

אַ צווייטער ביישפּיל: די אַמעריקאַנער ערובניקעס אין איראַז.

דאָס באַזייטיקן דעם שאַך — פּלוס דאָס פּאַרכאַפּן 53 אַמעריקאַנער דיפּלאָמאַטן, וועלכע מען האַלט שוין 53 זיבן חדשים געפאַנגען. די אויסווירקונג פון דער געשעע עניש פילט מען אָפּ אין אַזאַ ווייט לאַנד (געאָגראַפּיש ווייט) ווי יאפּאַז.

מען קאָן די רשימה פון פאָרפאַלן פאַרגרעסערן פיל־ פאַכיק. עס וואָלט אונדז אָבער געבראַכט צו דעם אייגענעם אויספיר.

מיר פרעגן זיך אָפט: װוּ זענען געװען די פירער פון אַמעריקע, האָבן זיי דען נישט געקאָנט פאָרױסזען די גער שעענישן אין איראַן? אין װיעטנאַם? אין קובאַ? אין אַפריקע?

טייל מאָל באַמערקן מיר, אַז זשורנאַליסטן, וועלכע האָבן כמעט נישט קיין צוטריט צו געהיימע ידיעות פון אוישפּיר־דינסט, נאָר באַזירן זייערע אויספירן אויף פּאָ־ליטישער דערפאַרונג און לאָגיק — זאָגן פּאָרויס די אַנט־וויקלונג פון געשעענישן מיט פּרעציזקייט. דעמאָלט ווען מלוכה־מענער — וועלכע דיספּאָנירן מיט דער מעגלעך־בעסטער אינפּאָרמאַציע — בלייבן הינטערשטעליק.

די הויפּט־סיבה דערפון, לאָזט זיך שוין באַמערקן אין משך פון יאָרן: עס פעלן היינט אין דער וועלט־פּאָליטיק פירנדיקע פּערזענלעכקייטן.

די לעצטע יאָרצענדליקער האָבן געגעבן דער מענטשר הייט געניאַלע דערפינדער; וויסנשאַפטלער; מעדיצינער, עקספּערטן אין טעכנאָלאָגיע. אויף צוויי געביטן האָבן אָבער די יאָרצענדליקער אַנטוישט: אין ארויסברענגען פּאָזיטיווע אידעאָלאָגן און אידעאַליסטן; אין באַזאָרגן די פּעלקער (אָן אונטערשיד פון וועלכע פּאָליטישע ספּערע) מיט פירנדעקע פּערזענלעכקייטן.

אַלס די בעסטע אילוסטראַציע קאָן דינען אַמעריקע. אין נאָוועמבער ה. י. וועלן אין אַמעריקע פאָרקומען פּרעזי־ דענט־וואַלן. פון די ערב־וואַל פאַרמעסטונגען האָבן זיך ארויסגערוקט אין פאָדערגרונט צוויי וואַרשיינלעכע קאַנ־ דידאַטן: קאַרטער (דעמאָקראַטן) און ריגען (רעפּובלי־ קאַנער).

ביז גאָר ריכטיק שאַצט אָפּ די לאַגע דער מעלבורנער העראלד" פון 29טן מאי ה. י.

## ישראל בערקאָוויטש

(צו זיין קומענריקן באַזוך אין אויסטראַליע)

דער דוד הערמאן טעאַטער ביי דער ״קדימה״ קלויבט דער דוד הערמאן טעאַטער ביי דער ״קדימה״ זיך היי־יאָר אָפּצייכענען אַ גאָר וויכטיקע דאַטע אין אויסטראַלישן יידיש לעבן — 70 יאָר יידיש טעאַטער.

דער דוד הערמאַן טעאַטער צוזאַמען מיט דער "קדימה״ האָבן אויסגעאַרבעט אַ געמיינזאַמען פּלאַן, ווי אַזוי די דאָזיקע דאַטע אָפּצומערקן.

עס איז פּאָראױסגעזען אַ טעאַטער־אױסשטעלונג, יובל־ אַקאַדעמיע און דער עיקר: אַ ספּעציעלע טעאַטער אױפפּי־ רונג צוגעפּאַסט צו דער דאָזיקער דאָטע.

עס איז באַשלאָסן געװאָרן אַראָפּברענגען אַ גאַסט־ רעזשיסער, װעלכער זאָל צוהעלפן אַדורכפירן דעם אָנגע־ מערקטן פּלאַן.

נאָך לענגערע זוכענישן און פאַרהאַנדלונגען האָט זיך די אָנפּירונג פון דוד הערמאַן טעאַטער אָפּגעשטעלט אויף די אָנפּירונג פון דוד הערמאַן טעאַטער אָפּגעשטעלט אויף דער פּערזאַן פון ישראל בערקאָוויטש פון רומעניע, וווּ דאָס וויגעלע פון יידישן טעאַטער איז געשטאַנען און וווּ עס איז איצט פאַראַן אַ סטאַביל יידיש טעאַטער. אַ מלוכה־טעאַטער, וואָס איז ממשיך און שמידט די רינגען אין דער טעאַטער, וואָס איז ממשיך און שמידט די רינגען אין דער גאָלדענער קייט אַ צווייטן יאָרהונדערט.

ישראל בערקאָוויטש ווערט דערוואַרט אין מעלבורן סוף יולי ה״י.

אחוץ דעם, וואָס ישראל בערקאָוויטש איז דער דירעק־טאָר און רעזשיסער פון בוקאַרעשטער יידישן מלוכה־טעאַ־טאָר אוז ער אויך אַ פיינער דיכטער, שרייבער און טאַלאַנטפולער לעקטאָר.

אַזוי אַרום, אַז חוץ זיין טעאַטער־טעטיקייט וועט ער אויך אַרויסטרעטן אין "קדימה" אויף לעקציעס און פּאָר־ לעזונגען.

בערקאָוויטש איז געבוירן געוואָרן אין 1921 ביי א פּאָר טער אַ שניידער (פּונקט װי איציק מאַנגער) אין דער שטאָט שאַטאַשאַן, אין צפון פון דער רומענישער מאַלדאַװיע.

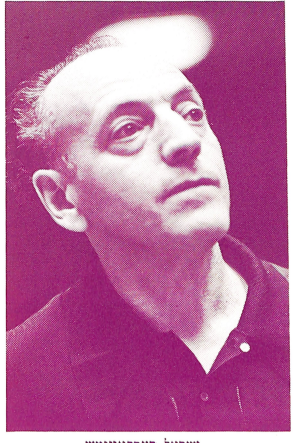
אין דער צייט פון דער נאַצישער הערשאַפט, איז ער געווען פינף יאָר אין אַ צוואַנגס־לאַגער אין דער פאַרנו־ מענער בעסאַראַביע.

נאָך דער מלחמה. אין די יאָרן 1949 ביז 1955 איז ער רעדאַקטאָר פון "איקוף־בלעטער" אין בוקאַרעשט.

פון פּאָסטן פּון פּאַרנעמט ער דעם פּאָסטן פּון 1953 ביז 1953 איינעם פון די רעדאַקטאָרן פון די ראַדיאָ־זענדערס פון אויסלאַגד — ספּעציעל אין יידיש.

פון 1955 ביז היינט־צו־טאָג, איז זיין באַשיידענער אָפיציעלער טיטל ״ליטערארישער דירעקטאָר פונעם יידישן מלוכה־טעאַטער״ — אָבער ער איז אויך דער שריי־ בער און רעזשיסער. ער איז דער לעבעדיקער גייסט פונעם טעאַטער, וואָס שטייט אויף אַ הויכן קינסטלערישן ניוואָ.

ישראל בערקאָוויטש האָט אויפגעפירט אַ גאַנצע ריי



ישראל בערקאָוויטש

פּאָרשטעלונגען, וואָס זייער עיקרדיקער אינהאַלט איז יידישער פּאָלקלאָר.

אויסער זיין טעאַטער־טעטיקייט, האָט בערקאָוויטש ביז איצט דורכגעפּירט איבער 100 ״פּרימאָרגנס״, וועגן פּאָ־ עזיע, ליטעראַטור און יידישן טעאַטער, וועלכע זענען באַ־ זוכט געוואָרן פון איבער 25 טויזנט צוהערער א צאָל, וואָס וואָלט נישט פּאַרשעמט אַ סך גרעסערע קיבוצים.

בערקאָוויטש איז אויך אַ פּאָרשער פון דער געשיכטע און פּראָבלעמען פונעם יידישן טעאַטער און אים געהערן די אַלע אַרטיקלען וואָס זענען פאַרעפנטלעכט געוואָרן אין די זאַמלונגען פונעם אינסטיטוט פאר קונסט, ארויסגעגעבן פון דער רומענישער אַקאַדעמיע פאַר סאָציאַלע וויסנשאַפטן.

זיין פּריוואַטע ביבליאָטעק פּאַרמאָגט אַ סך יקר־ המציאות'ן וועלכע אפילו די רייכע ביבליאָטעק פון ייוו״אָ פּאַרמאָגט זיי נישט. ער איז אַ בקי אין די יידישע אוצרות פון אַלע דורות און איז אויך נישט ווייניק באַקאַנט מיט דער העברעישער ליטעראַטור; מיט דער אַלטער און אויך דער נייער און רעדט אַ פּליסיקן עברית.

מיר דאָ אין אויסטראַליע האָפּן, אַז דער באַזוך פון ישראל בערקאָוויטש וועט אַריינברענגען אַ יום־טוב׳דיִקייט אין היגן יידישן לעבן.

# いらいいいいい

## :אינהאלט

| 1  |  | •  |    | •   | •  |    |     | ī   | קמו  | ויוון: נ     | קפ       | ,9D'  | פער          | שע   | מיי   | פלי   | Ð          | - | Ct. 18.             |
|----|--|----|----|-----|----|----|-----|-----|------|--------------|----------|-------|--------------|------|-------|-------|------------|---|---------------------|
| 3  |  |    |    |     |    |    |     |     | iP   | שדשק"        | 185      | 718   | עם :         | יצי  | 185   | ראָפּ | A          |   | רר. מ. פערשמענדיק   |
| 5  |  |    |    |     | •  | יע | דיצ | 8-  | מו   | ים און       | וריז     | מ-כ!  | אונו         | יצי  | דעו   | ער    | ٦          |   | י. ראָטנכערג        |
| 7  |  |    |    |     |    |    |     |     |      | נניש<br>ליטה |          |       |              |      |       | ו ר   | 3          | _ | שמעון אָרענשטיין    |
| 9  |  |    |    |     |    |    |     |     |      |              |          |       |              |      |       | ואם   | ,          |   | וו. יאַבלאָנסקי     |
| 11 |  |    |    |     | 1  |    |     |     |      | (ליד)        | רק       | 89    | ער′          | ניה  | נתו   | זין   | ; -        |   | חיים מאַלטינסקי     |
| 12 |  | (3 | עמ | Ķ9) | לם | עו | של  | נר  | רבו  | מימן         | וים      | ך א   | ט זי         | נה   | מע    | ודם   | <b>;</b> - |   | י. מ. לעווין        |
| 13 |  |    |    |     |    |    |     | (7  | (ליו | ידער         | ם ק      | מי    | בון          | ער   | ולם   | 8 78  | 3          |   | מאיר זייבל          |
| 14 |  |    |    |     |    |    |     |     |      |              | "17      | ורך ו | رط ؛<br>اط ؛ | 8    | ישן   | צווי  | ,,         |   | נ. שאיאַק           |
| 15 |  | ·  |    |     |    |    |     |     |      |              | (A)      | יילוו | ערצ'         | ו (ד | ינט   | עמי   | 3          |   | שרה'לע זילכערמאַן   |
| 18 |  |    |    |     |    |    |     |     |      |              |          | יים׳  | п <b>к</b> " | עג   | ן ווי | ויפ   | *          |   | לאה זילכער          |
| 20 |  |    |    |     |    |    |     | (3. | ילוו | דערצי)       | <u>-</u> | ויין  | פון          |      | זין   | ער    | ٦          | = | מ. אייזענכוד        |
| 23 |  |    |    |     |    |    |     |     |      |              |          |       | •            |      |       |       |            |   | כריוו אין רעדאַקציע |
| 23 |  |    |    |     |    |    |     | ,   | רינ  | ימנירי       | רבי      | 8 7   | ב פו         | רונו | לנו   | טרכ   | 7          |   |                     |

פרייז ו דאָלאַר

אַרויסגעגעבן דורך דער "קדימה" אין מעלבורו, אויסטראַליע