# MELBOURNE CHRONICLE

Independent Cultural-Social Periodical

## IN THIS ISSUE

| SERGE LIBERMAN             |          | Editorial On the Righteous Among the Gentiles            |
|----------------------------|----------|----------------------------------------------------------|
| COLIN GOLVAN               | <u> </u> | Israel and Individualism4                                |
| MARIA LEWITT               | -        | Wladyslaw Szlengel, The Poet of the Warsaw Ghetto5       |
| <b>MOSHE AJZENBUD</b>      | _        | Ada (Story)                                              |
| JUNE SHENFIELD             | _        | Ta-Ta, My Pram (Poems)10                                 |
| ILANA NAYMAN               | 4        | Last Words (Story)                                       |
| <b>ROSLYN GROSS</b>        |          | Out of Earth (Poem)                                      |
| <b>GRAEME HETHERINGTON</b> |          | Venetian Ghetto (Poem)                                   |
| ERWIN FRENKEL              | -        | Book Reviews The Dunera Scandal. Austria to Australia 13 |
| SERGE LIBERMAN             | -        | Book Reviews Jewish Artists Coming Into Their Own 15     |
| <b>ANNETTE BUCHBINDER</b>  | _        | Figurines (Poem)                                         |
| MICHAEL DANBY              | 1        | Book Review "The Right The Left and the Jews"            |

**PRICE \$1.50** 

Published by the Jewish National Library and Cultural Centre "Kadimah"

# THIS YEAR AND EVERY YEAR Look to

# Jetset Teurs

FOR THE LOWEST PRICES TO

# ISRAEL

AND AUSTRALIA'S BEST VALUE
IN OVERSEAS PACKAGE HOLIDAYS

# Jetsetteurs

18th FLOOR MLC BUILDING 303 COLLINS STREET, MELBOURNE, 3000. TELEPHONE: 62 0041

# Melbourne Chronicle

Independent Cultural-Social Periodical

**MARCH-APRIL 1983** 

MELBOURNE, AUSTRALIA

Address for Correspondence: Melbourne Chronicle, 7 Selwyn Street, Elsternwick, 3185, Australia

#### **EDITORIAL**

# ON THE RIGHTEOUS AMONG THE GENTILES

Serge Liberman

The recent interest in the Swedish diplomat Raoul Wallenberg who is credited with having saved 100,000 Jews from death during the Holocaust and the publication of Thomas Keneally's "Schindler's Ark" about a German industrialist who likewise saved many Jews by employing them in his enamelware and munitions factory in war-time Cracow evoke thoughts of those noble men and women, Gentiles, who, faced with terror, opted for decency, and who, confronted with unparalled brutality yet stood out from that black morass that was World War II to show that humanity still existed (and endured), even against formidable odds.

Over the years, a number of volumes dealing with these folk have emerged into the light of day: P. Friedman's "Their Brothers' Keeper" (1957), M. Zylberg's "Warsaw Diary 1939-1945" (1969), W. Bartoszewski and L. Levin's "Righteous Among Nations: How Poles Helped Jews 1939-1945" (1969), Alexander Ramati's "The Assissi Underground: The Priests Who Rescued Jews" (1978), Peter Hellman's "Avenue of the Righteous" (1980), and in Melbourne itself Andrzej Chciuk's "Saving Jews from War-Torn Poland 1939-1945" (1969).

In the face of the enormous number of Jews - the six million - who perished, and in the face too of the silence (and, at times, complicity) of governments and agencies with Germany where their nay-saying would have been historically the more honourable, there are many living Jews who shall remain unimpressed by such works and who shall even regard them as whitewash. This can scarcely surprise. After all, of those who survived, most were victims of and witness to more bestiality than goodness, while heroism, selfsacrifice and resistance, where it existed, was often too evanescent and of such comparatively small scale that the pervading terror and the accompanying devastation of whole villages and the destruction of families and friends still loom larger in the memory. However many Jews were saved, however many righteous gentiles there were, of neither was there enough. If there were, then the War itself might not have been; or, if war were inevitable then the scale of death and dehumanisation might have been far less.

There is definite logic in this. But the fact is that, of righteous individuals there can never be enough in any country, in any society. If there were, then existence

The "Melbourne Chronicle", published by the Jewish National Library and Cultural Centre "Kadimah", aims to deal with cultural, communal, social, political and religious issues of interest and relevance to the Jewish community.

In keeping with this aim, the "Melbourne Chronicle" invites contributions of articles, poetry, short stories, critiques and reviews from all interested members in the community. In particular, it seeks to serve as an outlet for local creative literary talent.

The opinions expressed by contributors to the "Melbourne Chronicle" are their own and do not necessarily represent the views of the editorial committee or of the Kadimah organisation.

everywhere, for all people, would be infinitely more harmonious than reality is witness to. Narrowing this down to the more specific Jewish experience of Righteous Gentiles, too, there can never be enough. For if there were, then the constant vigilance that the Jew has to maintain against the many daily manifestations of anti-Semitism would scarcely be necessary. For an elaboration of these, even on the relatively small Australian scene, the reader is referred to the "Briefing" columns of the fortnightly Australia-Israel Review.

But there comes a time when even those Righteous Gentiles that there are merit acknowledgement and public honour, quite apart from the fact that recognition of their existence may help dispel the notion, unfortunately held by many, that the Jew is ever without true friends.

It would be nice, it would be a welcome departure from the more pervasive, however inescapable, ashesand-woe reading of Jewish history to which we have become accustomed,to have someone write a historical study entitled, say, "Judeophilia: the Christian as advocate for the Jew", detailing those individuals — Bible scholars, politicians, writers, artists, philosophers, Popes — who have shown favour, regard, and even love towards the Jew. The cynic might well quip that such a volume would be thin indeed, but one could do worse than to embark on such a work in which one

would have to include, for starters, such names as George Eliot, Laurence Oliphant, Thomas Macaulay, Lord George Gordon, Gotthold Lessing, Count Valentine Potocki, Hutchins Hapgood, Pope John XXIII, Senator Henry Jackson, Franklin Littell, and Alice and Roy Eckhardt.

These are some names that come to mind with little difficulty from the wider world scene.

The aim from here on, however, is to refer to a number of the Righteous in Australia who have proved their mettle in their affinity and support for the Jew or who have been vocal in their resistance to all extreme political positions, both of the Right and the Left, most of which — whatever their ideological differences and the virulence with which these are maintained — have anti-Semitism as an integral part of their platform. Suffice it to mention here the Australian League of Rights with Eric Butler at its head, the Australian Nationalist Socialist Party, the Australia First Movement of the 1940s, the more recent National Front of Australia, the Left wing of the Labor Party, and the pro-Lybian National Vanguard Revolutionary Committee.

Now, to the other side of the coin.

In 1854, a small volume was published, entitled "The Jews: their fall and restoration — two discourses". The author was the Reverend Adam Cairns, arrived the year before from Scotland and who was described as "a powerful preacher, destined to be for many years the dominating figure in the Councils of his Church, and to the community at large, almost the incarnation of Presbyterianism". These discourses had been preached in Chalmers Church which Reverend Cairns had founded and were published on the occasion of the severe famine in Palestine where many Jews became victim both to starvation and to Turkish misrule. The proceeds from the sale of the volume were forwarded to the victims. The same work was re-issued in 1881, shortly after his death by his son-in-law, S. H. Officer, the proceeds on this occasion passed on to the victims of the pogroms then taking place in Russia.

In the Preface to this work, Reverend Cairns had written:

"The author of the following discourses has long both felt and expressed a strong and lively interest in the exiled race of Judah and in the dispersed of Israel. He esteems them for their Father's sake, and confidently anticipates their return to the Holy Land, and to all the privileges of God's chosen people".

In 1862, upon the visit of Rabbi Hyam Zvee Sneersohn to raise money for the erection of houses for the poor in Jerusalem, Reverend Cairns, sharing a platform with the emissary, gave the scheme wholehearted support. Wrote the Argus of December 31st:

"The Rev. Dr. Cairns expressed the deep interest he felt in everything concerning the Jewish nation — an interest, he said, which was more ardent than that which he felt for any other section of the human family. He justified this predilection on various grounds; in the first place because the Jews were a religious nation; secondly, because they were the most marvellous nation which ever existed, and carried along with them the destinies of every country; and, thirdly, because he learned from the Bible that they must be loved . . . for the Father's sake".

Rabbi Sneersohn's mission received support not only from Reverend Cairns, but also, among others, from the Very Reverend the Dean of Melbourne, from a Rev. Mr. Henderson who stated that "all the hopes the Christians enjoyed came down to them through the Jewish nation, and to that race therefore was a deep debt of gratitude due", and from a Rev. T. M. Frazer who said "If the Jews were only to be regarded as citizens of ordinary character, they were entitled to some recompense for the substantial benefits they had conferred upon the world at large".

In subsequent years, further titles of significance appeared: Henry Giles Turner's "A Plea For Shylock" (1906); Rev. J. C. P. Allnutt's "Let Jerusalem come into your mind: an appeal to the lovers of Israel in Australasia for the poor at Jerusalem and the East" (1911); A. W. Anderson's "Through turmoil to peace: showing a wonderful plan in nature and revelation" (1932); with a chapter entitled "The Jews in prophecy and history"; Algernon Pollock's "The Amazing Jew" (19347); Rev. Wyndham Heathcote's "The Jew in History: a plea for tolerance" (1938) and Rev. E. H. Hobday's "The Jews: an imperishable people". Along religious revelational lines, Joseph Hunting, best known as Director of the David Press and for his monthly publication "The Vineyard", has over the past two decades issued a series of books and pamphlets highly admiring of both Judaism and Israel, his aim being "to break down anti-Semitism and to disseminate Messianic truth".

The political conflicts in Europe in the 1930s and 1940s were mirrored in Australia in the emergence of individuals and organisations either supporting or opposing the major ideologies then extant on the Continent — Socialism aside, then Fascism (Italian and German) and Communism. Australia produced its own brood of quasi-fascists — imitators, apologists, idolisers. Their motivations were mixed. They were variously anti-Communist, proudly, even jingoistically Australian and anti-British, or conversely they were staunchly pro-British, King, Country, Flag and all.

Once again, not these are of concern here. Against the Joneses, Stephensens and Butlers of the era, one may range other men: Earl Browder and W. Gallagher who wrote "Jew-baiting is cannibalism" (1940), R. Page Arnot with his "There are no Aryans: a popular study of the bogus race doctrines of the Nazis" (1944), the Rev. Charles Venn Pilcher staunch champion of the Jews and author of "Palestine: a national home for the Jews", and H. A. Woodruff whose essay "If I were a Jew" was coupled with that of the late and revered Rabbi Herman Sanger "If I were a Christian" under the auspices of the Jewish Council to Combat Fascism and Anti-Semitism. It was Reverend Pilcher who championed the cause of the Dunera internees, in 1940 sending a petition to Mr Menzies requesting their release and further pressing his case and that of the church and welfare bodies on whose behalf he acted through government and press.

Another man who pressed for the admission of refugees from Europe, not least among them the Jews, was Brian Fitzpatrick, a one-time general-secretary of the Australian Council for Civil Liberties who wrote a pamphlet "Jewish Refugees: Hitler's loss, our gain" (1944), and who, through the columns of the various periodicals he wrote for, repeatedly brought the plight of Jews, both at home and abroad, to the fore. He proved also to be a strong supporter of a Jewish homeland in Israel. Well worth reading is Don Watson's

biography "Brian Fitzpatrick: a radical life" (Hale & Ironmonger 1979).

Allied to all these is the Rev. B. Burgoyne Chapman who also brought out a series of publications condemning anti-Semitism with full passion, these being "The complete anti-Semite: an inoculation against infection" (1945), "Anti-Semitism: a menace to Australia" (1950), and "The murder of a people: a record of Hitler's victory to date . . . and an appeal to Australian people to turn the tide" (1944).

More recently, works have appeared detailing the natures of Right-wing groups in Australia, each highly critical of their anti-Semitic aspects, viz Kenneth Gott's "Voices of Hate: a study of the Australian League of Rights and its director, Eric D. Butler" (1975), Andrew Campbell's "The Australian League of Rights" (1978), and David Harcourt's "Everyone Wants to be Fuehrer" (1972). Kenneth Gott, in particular, is now well known for his moderate sympathetic views. Where, before, he exposed the League of Rights, he is currently involved in dispute with Joan Coxsedge, an adherent of the virulent Labor Left over her recent book "Rooted in Secrecy", an attempt to expose the political and social control of global capitalism with its wide network of conspiracy involving the CIA. With the mention of Clyde Holding and the present Prime Minister Bob Hawke, the catalogue of names shall be brought to an end, although one would be doing the recentlydefeated P. M. Malcolm Fraser and his Liberal Party a dis-service if they were to be omitted from this survey.

One does look forward to a more complete and comprehensive study of the subject by a research student or an interested layman in due course.

What is the upshot of all this?

At the simplest level, the Australian Jew is not as isolated as he may believe. He has friends, even staunch friends. Certainly, there are elements in the community hostile to Jews and, as stated earlier, vigilance needs to be maintained and the vocal and violent manifestations of anti-Jewish and/or anti-Zionist feeling, such as the recent bombings of the Israeli Consulate and the Hakoah Club in Sydney contained and prevented (as indeed must all violence directed at any section of the community, ethnic or indigenous). But the general tenor is one of goodwill and tolerant acceptance. The reception given to such books as the biography of John Monash, to Schindler's Ark, to the works of Bashevis Singer and Chaim Potok which have become texts for study in high-school curricula, and to the writings of local Jewish authors, the interest in films and plays with Jewish content, the untrammeled passage of Jews into Parliament and other high office, that of the Governor-Generalship being the clearest example - these are but some of the more visible signs of this goodwill. As Isador Magid writes in the Comment column of the Australia-Israel Review of March 17-30, 1983:

"Australia, unlike some Western countries, has remained a firm friend of Jewish democracy. Even in troubled times, it is interesting to reflect on the strong support for Israel that exists in Australian society".

One could add: "and the support for the Australian Jew as well".

What is important is to accept such friendships with the same unself-conscious openness with which it is given and, through mutual respect, cultivate where possible more such friendships. This is not to press the cause for assimilation. Australia, becoming increasingly aware and accepting of its multi-cultural nature, can accommodate considerable diversity and there is no call for self-effacement being made of any minority group. What is being argued for is the cultivation, through education and balanced discussion, of more righteous folk-men and women - who understand and champion, for example, the case for Israel and Soviet Jewry, who nurture a respect for Jewish democracy, who appreciate and are at one with Jewish loyalty to and solidarity with Australia and its democratic-egalitarian aims. This may be done through literature, films, journals, institutions and exhibitions (the Jewish Museum, the Holocaust exhibition and the proposed information centre coming most immediately to mind), but, more tellingly, such awareness may best be fostered at a personal level, around a coffee-table, in a school staffroom, in a college common-room.

As a corollary, what is essential (indeed irreducible) to such fostering of goodwill and support is knowledge, balanced factual and interpretive knowledge on the part of every Jew who may then serve as ambassador for his people to the wider community. The onus for the disbursement of such knowledge falls on a number of institutions in the Jewish community - the press, its publications, its schools, ethnic radio, and its cultural and Zionist organisations. This is taken for granted. But it is also taken too much for granted, as though the responsibility for such education falls upon such institutions alone. Rather, the truth is the reverse. The institutions exist to provide the knowledge sought; but ultimately the onus falls most squarely on the individual himself to educate himself and, subsequently, to educate others.

One might well argue that among the reasons for the "success" of the onslaught against the Jews of Europe in World War II was the fact that so much of German Jewry was bent on proving itself no less German than the Germans (one could also substitute French for German), while Eastern Jewry was so cloistered in itself, that neither sufficiently pressed the Jewish case in all its religious, political, social and cultural dimensions, by default permitting age-old superstitions, prejudices and racist notions to run wild.

As a parting thought, how many Jews might today have been alive had energetic learned argument counter-balanced the extreme views that came to sway a nation — and not so much in the thirties by which time it was probably too late, but in the late 19th and early 20th centuries; and how many more enlightened humane Righteous among the Gentiles might yet have emerged to save fellow-men, and not only the Jews among them, from the destruction for which they had been ear-marked?

In the light of the too-widespread irrational contumely currently being heaped upon Israel and her supporters — as distinct from fair and reasoned criticism — not to counter these excesses is to risk, through silence, fowling one's nest.

# ISRAEL AND INDIVIDUALISM

#### **By Colin Golvan**

Israel's international conduct is not to be comprehended without an understanding of the central role of the cult of individuality in Israeli society.

One never hears the wish expressed in Israel that everything should be in order. Every social and political situation must be sufficiently elastic to allow any participant to at least insist that his will should prevail. Israelis are determined individualists, never lacking in the will to express what they see as their real selves.

Getting on a bus, for example, is fraught with the dilemma of there being no line, particularly as a line vitiates against the guy who arrived last getting on first. Israelis conduct themselves as they want, irrespective of how ridiculous that makes them look to the untrained eye. Men in the costume of eighteenth century Polish gentlemen move about the same streets as young men from Oriental backgrounds, with close-cropped hair and cigarettes in hand, who have decided that the way to wear shorts is with the button and zipper undone.

Domestic Israeli politics is complicated by a plethora of factions led by powerful individuals. The Oriental religious vote is in the hands of former Minister for Religious Affairs Aharon Abuhatzera and his Tami faction. The trendy left wing, small-I liberal vote is managed by Shulamit Aloni and Yossi Sarid. Religious Ashkenazi voters in their thirties and older back Interior Minister Dr. Yosef Burg, while the younger wing of this voting block tends to be behind Geula Cohen and her Tehiya faction.

The main political parties tend to be structured around a handful of heavyweights and their backers. The identity of the Labor Party for some years now has been shaped by the battle between former Prime Minister Yitzhak Rabin and Labor Chairman Shimon Peres for the leadership. The Liberals surface into public attention only during one of their occasional power battles involving luminaries as Energy Minister Yitzhak Modai and Deputy Prime Minister Simcha Ehrlich. Meanwhile, the ruling Herut is all Prime Minister Menahem Begin, with a face-off expected between Foreign Minister Yitzhak Shamir, Defence Minister Ariel Sharon and Housing Minister (and Deputy Prime Minister) David Levi for the leadership A.B. (after Begin).

As ideologies such as Revisionist and Socialist Zionism steadily lose their meaning, people's impressions of styles of leadership seem to count more and more. Peres' sour face is off-putting, while President Yitzhak Navon's good sense and worldliness are winners. And then there is Menahem Begin.

Begin has the gift of sounding as if he is saying what is really on his mind. When you hear him, you can be sure that he is not speaking with the voice of someone else that he means to hide with his words. His Polish gentlemanliness and paranoia is writ large over everything he has to say, and that is a formidable asset in a country where the voice of the individual is so central to life.

Political gains are made through individuals wanting something badly enough. The Jews who believe in

settling the West Bank are actually prepared to go out and live in that wilderness, and that speaks wonders for their cause in Israeli eyes. The argument goes that they cannot do any real harm by helping to develop the area with their passionate will. If there were Jews who actually resisted this development with an equal passion, then the national consensus might not be so partial to the expansion of Jewish settlements in the West Bank. The international repercussions are no match in Israeli eyes for the battle of individual wills within Israel itself.

So, if you really want something to happen, you are obliged to go out and do it for yourself. Intermediaries are notoriously unreliable. One has the sense that phone messages will never be passed on, — that is, when the phone works. The postman is not trusted to bring the right mail to the right address. The bus will probably not deliver you to your destination in time. If you really want to get some place without hassles, you have to get in your car and go there, but then pray that the car does not break down because the mechanic will probably not fix it properly.

Israel can be a jungle in desperate need of order. On the other hand, the great store placed on idiosyncratic behaviour means that a walk down the street is rarely dull. Someone is likely to be screaming at their spouse and not in the least embarrassed for it. But then a mother cannot beat up her child in the street without 100 good souls intervening.

Only by understanding the centrality of the individual voice to Israeli life can one begin to come to grips with the internal chaos of the country. And this essential facit of its people's nature provides a key for understanding Israel's go-it-alone international behaviour.

| The "Melbourne Chronicle" —                                                      |
|----------------------------------------------------------------------------------|
| SUBSCRIPTION FORM                                                                |
| Name                                                                             |
| Address                                                                          |
| Postcode                                                                         |
|                                                                                  |
| SUBSCRIPTION RATES: \$9 for 1 year (6 issues)                                    |
| Please send remittance to;  "Kadimah", 7 Selwyn St., Elsternwick, Victoria, 3185 |

## WLADYSLAW SZLENGEL, THE POET OF THE WARSAW GHETTO

by Maria Lewitt

'To everything there is a season, and a time to everything under the heaven'.

April 1983 is the time to stop and to recall the people of the Warsaw Ghetto. Forty years have gone since the Warsaw Ghetto Uprising. Two new generations have been born. To young people, the events which took place then are as removed from their lives as are the birth places of their forefathers.

The people of the Warsaw Ghetto held few illusions regarding their destiny. The incredible decision was taken: to preserve the documents from destruction. Archives were prepared, initially under the supervision of a historian, Doctor Emanuel Ringelblum. The location of the archives was known to few people.

After the war, steps were taken to recover the Ghetto documents, a task which was extremely difficult and complicated in a situation where not only houses, but whole streets ceased to exist, where they had become a desert of rubble

The Jewish Historical Committee started excavation and eventually found the archives. They were all neatly packed in metal boxes, but, unfortunately, these did not protect the documents from decay caused by moisture and mould. The process of restoration demanded long and arduous devotion. The poor quality of war-time ink and paper presented additional problems. It was nothing short of a miracle that most of the material survived. It is relevant to observe that the archives consisted of documents not only from the Warsaw Ghetto, but also from other Ghettoes and camps. Apart from letters, articles and diaries, there were German decrees, and a vast collection of literary works, academic papers, underground publications both in Yiddish and Polish.

In one of the boxes, a note had been left by a nineteen-year-old David Graber who was involved in the hiding of the documents:

'I am writing my last will during the destruction of the Warsaw Ghetto. The so called 'evacuation' started on the 20th of July. We have to hurry. One can't be certain what the next hour might bring . . .

'We feel responsibility. We are not frightened. We are trying to save a fragment of history. It is more important than any individual life . . . and later on, on the same day at 4 p.m.:

'The street next to ours is already besieged. We are ready for the inevitable. We started digging the last trench. We only hope there will be enough time left to bury the boxes.'

Somehow they had managed.

Among the documents found, there were poems and works of Wladyslaw Szlengel.

Why Szlengel?

Because he was there. Because he was a poet who recorded the events, who painted pictures of everyday life. Because he lived long enough to represent others

\* Maria Lewitt is the author of "Come Spring" (Scribe, 1981).

who had perished before him, those who had never had a chance to testify to what had happened.

Szlengel's is the most comprehensive literary documentation of this period.

When looking at his work, one wonders why he did it, what were his motivations. Did he write only to describe the time and the whole spectrum of man's inhumanity to man, or did the also want to sound a voice of warning to future generations? He offered us glimpses of the Ghetto existence. Were it not for him and for other writers, our whole perception of the time would have been limited to dry statistics and official, often dubious records. Only the voice of a writer can add new depth to events, and give insight to human emotions, thus forming an indelible, three-dimensional picture in our minds.

Wladyslaw Szlengel was born in 1914, in Warsaw. He went through high school and often contributed to the school magazine. His father was an artist, but was forced to earn his living by making cinema posters. It is recorded that Wladyslaw assisted his father in his work. Apart from this young Szlengel wrote poems which were published from time to time in satirical papers, and performed in Warsaw literary cabarets. These theatres flourished in pre-war Poland and were a part of a well-established European tradition.

In 1939, Wladyslaw Szlengel joined the Polish army and took part in the ill-fated September campaign. By the end of 1939, he found himself in the Russian-occupied zone where he worked for the Polish Satirical Theatre. He returned to his wife and to Warsaw in 1940. From then on, he knew only the Ghetto existence.

Biographical data about Szlengel is very meagre, but it is known that he planned to write a novel based on his early war experiences, but this — as far as is known — was never realised.

We find some more information in Doctor Emanuel Ringelblum's writing: 'Wladyslaw Szlengel — the poet of the Warsaw Ghetto' and in 'Notes and Sketches'.

'Szlengel's poems written in Polish were very popular in the Ghetto. They were representative of the Ghetto's moods and feelings. His poems were widely read and recited during various evenings and were passed from hand to hand.'

Ringelblum must have considered Szlengel's work important enough to include them in the archives and to summarise and list them all. From that list we know that quite a number of Szlengel's poems were lost.

What kind of a man was Szlengel? There is no character study available. One can only draw conclusions from his works because of their very personal nature.

It is interesting to observe that, even before the war, Szlengel showed glimpses of his more serious self. In a poem published in January 1939, Szlengel posed a question regarding the future generation.

'Would it be a generation of frightened people? Listening to noises at night, Alarmed by the sound of strange voices, Always in a state of panic, ready to run? People who nervously bolt their doors, Uncertain of what is right, of what is wrong. People with confused, fearful smiles, Who destroy letters, Who burn addresses?

People who have forgotten how to sing and who search for the sign of their brothers and sisters in the eyes of a passer-by.'

This poem is almost prophetic and typifies the feeling which existed in pre-war Poland. It took a poet to describe the clarity of the situation.

In the introduction to a Polish reader in a small volume which was published by the underground press, Szlengel wrote:

'Today, tomorrow, or after the war, my poems will reach your hands. They were written during rare moments of lull, between one horrific happening and another, echoes of which must have reached you. My poems circulated among people of the Ghetto and were recited by me even in the workshops. To read them without arm-band won't be easy; it might feel like entering a jungle.'

These words could easily apply to the post-war generation as well, though no one should have much problem in understanding Szlengel's words.

In the Ghetto Wladyslaw Szlengel was busy writing verses both satirical and jocular as well as material for the so-called 'Living Diary' which was performed daily by himself and other artists in a local literary restaurant called 'Art'.

Szlengel was a complicated man, a representative of the between war generation of Polish Jews. His attachment to the Polish language, to Warsaw and her people reveals itself in a number of his poems. His style and words are simple and very telling.

'My heart is bruised and sick My thoughts turn to the other side While I am on night duty At the telephone.'

He longs to get in touch with someone on the Aryan side, but there is no one he dares to call. Their destinies parted in 1939. The friendships have ended. He picks up the receiver, dials a well known number. Someone answers — the Time Service. 'Do you remember me?', he asks, his voice charged with emotion. Are you willing to speak to me? Tell me anything', to which the Time Service replies: 'Nine-fifty-three.'

Szlengel recalls an evening in pre-war Warsaw, evokes pictures of people, the street, the atmosphere, and in the end concludes:

'What a joy it is to speak with you. I feel better now, knowing That someone listens to me Though he lives on the other side.

That someone still remembers The years we shared together Is not frightened to speak to me And has such a peaceful voice.'

Once the situation deteriorated, the tone of Szlengel's works progressively changed. But he carried on regardless, depicting life in the Ghetto without selfpity. One could detect anger and frustration, but more often warmth and understanding, a mixture of compassion and the sharpness of a skilled observer and participant.

He immortalised a woman who was taken away from her dwelling and killed. Was she good?, he asks. 'Not even that. But she was alive!' She wasn't beautiful, she often quarrelled, she was untidy. 'But she was alive!' Statistics won't mention her. Her life wasn't much, but when her family returned home from work, there she was, waiting for them with a bowl of soup. And now all had ended. The only reminder left is the woman's unused cooking pot, 'Her memorial'.

The mood of Szlengel's poems varied. In some rare moments of optimism, Szlengel appealed to his fellowmen. 'I urge you all to survive, because if you don't, then Hollywood will build a cardboard Ghetto and wellfed American actors will masquerade as us. Someone will write a novel based on my poems and will make a fortune. You wouldn't like this, would you? So tighten your belts, grit your teeth and carry on . . .

'The time will come
For us to eat grapefruit
To go to ball games
To travel on soft seated trains.'

'We don't want the world to shed crocodile tears — we want life.'  $\phantom{a}$ 

The satirist used his pen to focus attention on the issues concerning every inhabitant of the Ghetto.

'Stop my friend before you spell out what are my prospects. Leave me in peace I don't want to know I am not that keen.'

'What is the matter with you? Are you frightened they will send us all to hell?

'Who are you? A Jew, big deal! Ten million Jews Drink whisky soda And lick ice-cream Every day in U.S.A. They will survive.'

'Look at the matter objectively. Thomas Mann works on yet another masterpiece. Charlie Chaplin is shooting a film. Huberman tunes his violin. Einstein is safe and has plenty of time to digest his theory of relativity once again. Feuchtwanger, in his heart of heart shares our again. Feuchtwanger, in his heart of heart shares our again. Feuchtwanger, in his heart of heart shares our again, but he will survive, gentlemen, and publish yet burden, but he will survive, gentlemen, and publish yet doesn't really give a damn. And meanwhile you follow the news over and over again; your tongue feels dry, you spend sleepless nights worrying about the Eastern Front, about Algier and Tunis, Tulon, Morocco . . . All this gives me a pain, you know where . . .

'Stop prophesising that, from the first . . . that Treblinka again . . . Girls are warm Vodka is good If you feel sorry For yourself Come over Take me for a drink.'

'Stop torturing yourself, take days as they come and leave me in peace. Full stop.'

Let us pause for a while and try to visualise life in the Ghetto. The situation worsened from day to day. Never-ending problems abounded, even for those who maintained a false sense of security. Housing, food, heating, clothing, schooling, jobs — all this which we take for granted. Add to it the persistent epidemics, overcrowding, continuous threats, beatings, abuse, deportations and uncertainty. Let us focus our attention on a poet. He shared all these problems with the Ghetto dwellers, and yet, he kept on writing, no matter how painful his reflections. Initially, Szlengel's poems were meant to boost morale, to promote belief in the future, to offer escapism, comfort. They must have been written at the time when Szlengel himself still believed in survival. Later, when the trust was gone, the tone of his writing changed. But he never quit, he never put his pen away. He not only wrote, but also engraved for ever the life and the death of the Warsaw Ghetto and its people, their dreams and humiliations, their tragedies, their bitterness, their dignity and their heroism.

I often hear writers wishing for a quiet place which will give them the right atmosphere, away from the hustle and bustle, where they will be able to write and revise their work. This luxury was denied to Szlengel.

On one hand security, and a never-ending search for subject matter and inspiration, on the other, raw, brutal forces and reality proved to be sufficient inspiration. The titles of Szlengel's three slim volumes speak for themselves: 'A cry into the night', 'Leaflets from under the execution wall', 'Poetic denunciation'.

A poet — Left alone.

The conditions under which he functioned as a writer are beyond imagination, almost impossible to comprehend. Constant danger, not only for himself, but for his whole people. The Polish winter, and as he noted on the day of deportation, the temperature dropped down to — 20° Centigrade. How did he manage to hold a pen? He witnessed the destruction of his friends, family, the 'evacuation' of a hospital and a prison, the destruction of the Gypsies. In August 1942, he witnessed the last departure of Doctor Janusz Korczak, the children and staff of his orphanage.

'I saw Janusz Korczak today
As he passed the Ghetto streets
All his children were spotlessly dressed
As if for a Sunday outing in a garden . . . '

Someone rushed to Korczak, waving a piece of paper. You are exempted from deportation, you are free to go. Korczak brushed him off. Silently.

'There was no point in explaining To a bearer of a German pardon This man could never understand What it means to abandon a child.'

How did Szlengel feel when he saw Korczak heading for the cattle train and then Treblinka? We know that he was in touch with the orphanage. He even contributed to the 'Verbal Bulletin' which was held in the Children's Home. Szlengel wrote an introduction to the last performance which took place not quite three weeks before the whole orphanage was deported. The children performed Rabindranath Tagore 'The Post'.

 . . . the one and only truly artistic spectacle since 1939.

'It's something more than emotion — it's experience.

They are something more than actors — they are children.'

Entry free. signed Wladyslaw Szlengel.

A young man, not quite thirty, singing for his supper in a restaurant mainly attended by the Ghetto officials and those either in political power, or wealth. He had walked to work, passing the haunted streets, brushing shoulders with human suffering in the whole spectrum of its horror.

'I keep on writing my poems-documents.

I, the poet Anno Domini 1943, who looks for inspiration in the gloomy events of our days.

I bestow on myself the title of chronicler, of witness to our drowning.

In one of his strongest works Szlengel calls on  $\ensuremath{\mathsf{God}}.$ 

'It's time!

We have had enough penance and prayers. We call on You to stand before us And listen to our accusations.'

The fact that You led us out of Egypt's bondage won't change our stand. You'd better pay attention to our every word. You delivered us into the hands of murderers though throughout the centuries we were faithful to You. You allowed the slaughter of Your chosen people, who died with Your name on their lips.

'It's time!
There is no escape now
Even you won't succeed.
All the sun's gold won't be enough
To bribe Your executioner
Who will push You into a gas chamber
And then You will turn into ashes.'

This poem reflects the depression, the pain, the desperation, not only of Szlengel, but also of all those who had been trapped in a deadlocked situation. Some revolted and turned away from God, others clung to their beliefs. Even if Szlengel lost his, he must have retained his trust in dignity, in survival, if not in a physical then in a symbolic sense.

Szlengel started his career as a satirist, as a lighthearted poet; the events which he suffered and witnessed changed his writing.

His most important work was a prose'piece 'What I read to those who died'.

It was written in January-February 1943. Szlengel was adamant to leave more than 'a bare statistics'. He wanted to document his time. He inscribed in the most graphic way the Action which led to the Uprising.

'The telephones transmit the black terror. People herd together like terror stricken animals . . . Our Muza Dag is already engulfed in flames.

'Who will pay attention to a day when the mighty German race sneered at humanity and once again put to test the endurance of human hearts, nerves, minds, finding always more refined and more devilish methods of exterminating people.'

How did he manage to write without hysteria, without exaggeration, with an almost scientific detachment? People, dwellings, atmosphere are all there. Human fear and greed, friendships and deceit, panic, tension and rescue. Action throughout the Ghetto and the first act of Ghetto resistance.

'Shots are fired . . . There are Germans killed and wounded. Our Ghetto changed from a jungle of trapped animals into a front line.

If there is something to be grateful for, it is the fact that Szlengel lived to see the first signs of revolt. He described the events in strong words. The poem includes a prayer to a German God.

> 'Grant us, oh Lord, a bloody battle Send us an instant death. Spare us the final journey And make our hands steady. Grant us to see Before our throats Will utter the last cry, A trace of human fear In those arrogant eyes."

In all his desperation, Szlengel wanted to see a sign of humanity in the faces of the oppressors.

It wasn't a common wish, one could guess.

He described the Action when all was dying, and then 'a lull' when those who survived tried to get themselves organised once again.

'A new obsession, a new trend, a new sickness of the Warsaw Ghetto.

#### He referred to the building of shelters:

'All that we call progress: electricity, the water system - all that twenty centuries have achieved, has been wiped out by the SS-men's whip. Back to the stone age. To oil lamps, to primitive wells. To the long night.'

#### His last words were:

'I have read these poems to warm, living people. People who believed in survival, in the end of the war, in revenge, in joy, in reconstruction. Please read it. This is our history.

This is what I read to those who died.'

#### References:

Michael M. Borowicz: Anthology of poems about Jews under the German Occupation. (1947)

Irena Maciejewska: Foreword to the collection of Wladyslaw Szlengel's poems. (Warsaw, 1979).

Wladyslaw Szlengel: What I read to those who died. Melbourne Chronicle 2(13), May-June, 1978.

A leaflet from a diary. Two poems. Melbourne Chronicle 6(17), March-April, 1979.

Translations of Wladyslaw Szlengel's works are my own (M.L.)

#### THE TINY STATION TREBLINKA

Władysław Szlengel Translated by Maria Lewitt

On the track Warsaw-Tluszcz From the Station Warsaw East The train follows the rails And chuggs on ahead

Sometimes this journey takes No more than five hours And sometimes it takes A lifetime, till death

At the end, a small station Where three fir-trees grow And the sign which tells That it is Treblinka

There's no ticket office there There's no porter to be seen Even if you offered a million You won't get a return ticket

The Station is deserted Nobody waves to you Only the silence lingers round And greets you with emptiness

The railway post is silent And silent are the fir-trees And silent is the black board Announcing it's Treblinka

Only one sign hangs there A decayed damaged placard A forgotten old poster Urging all, to "Cook On Gas".

#### LETTER TO THE EDITOR

Due to error in editing, a passage in Gedaliah Shaiak's pen-portrait of Moshe Ajzenbud in the last issue of the Melbourne Chronicle was misconstrued.

Here is printed a letter from Mr Ajzenbud clarifying the event alluded to - the dispute with the noted playwright H. Leivick.

Editor.

With your permission, I should like to clarify an inaccuracy that appeared in the essay of Mr G. Shaiak "Yiddish Writers in Australia" about myself in the Melbourne Chronicle, February-March 1983.

I began to publish correspondence from the D.P. camps in Germany in 1948, where I had lived as a refugee from 1946, in the New York Yiddish monthly "Unser Tzait".

In one communication, I had accused the leadership of the camp (Bad Raichenhall) of political terror against non-Zionists and of mishandling food parcels from the American Joint Distribution Committee and UNRA.

H. Leivick, the poet, who visited the D.P. camps in 1946 and left with other impressions of them took me to task and publicly disputed my assertions in the New York paper "Der Tog".

The polemic continued until 1949. I persisted in my criticisms and continued to produce new facts. The discussion ceased with a final letter from H. Leivick, published in "Der Tog" of the 9th April, 1949. Here, he

"I don't like to be pushed to the wall. The facts provoke heavy and bitter accusations, and, if they are, God forbid, correct, a commission must be established to investigate them".

Moshe Ajzenbud.



Moshe Ajzenbud

It was two a.m. The last of the prisoners was out of the baths and had taken his greasy clothes out of the hot dry air of the disinfection oven, the small dead insects still stuck in the seams. Cold spray came down from the ceiling and, around the electric light, a stray fly cut the silence with its perpetual zzm, zzm, zzm....

Everywhere on the floor were stretched the wires on which the clothes had been hung during the disinfection. Odd pieces of string remained and rags which someone hadn't had time to gather, the prisoners having hurried from the place that they may still manage to seize a nap before being bundled out again to work.

One person still remained in the baths. That was Michael. He was putting away the rusty tin bowls, gathering up the wires and tightening the dripping taps. The baths were the third place of work to which he had been assigned since becoming a "zek" of the forced-labour camp, having been sentenced to five years' imprisonment by a military tribunal under Paragraph 197-7g for refusing to go out to work in the extreme temperatures of the Ural winter without shoes.

Silence enveloped the camp and only the electric reflectors from the towers penetrated the night's darkness. Michael had shut the doors of the baths and switched off the lights, moving around the baths as though his eyes and legs were two independent parts of him, his eyes already glued from tiredness, yet his legs still managing to shuffle along.

In the narrow passage, on the warm concrete near the disinfection oven where he usually slept, he noticed a group of new arrivals stretched out awaiting selection and allocation to the barracks later in the morning. He passed the sleeping guard and looked around. In the pale glimmer of moonlight which crept through the window, he saw the prisoners sleeping. Some were huddled together, others snored oblivious to all, their noses high and mouths open.

Michael had never shown particular interest in newly-arrived prisoners. To him, they were just more people, like himself, only that they would overcrowd the barracks still more. They would also for a time seek help from the already-overworked camp doctor, gallantly trying to cling to their individuality, but, in the end, they would be defeated, would become part of the despondent faceless mass living out the fate of the camp inmate.

Michael made his way falteringly between the sleeping prisoners. For the briefest of moments, tired as he was he caught a glimpse of a girl sitting on her "fufaika", her stuffed cotton jacket, and staring in the half-darkened room. The mechanism which governed the movements of his legs dictated that he should seek out a place to rest his weary body, but instead he lowered himself beside the girl. He was himself not fully clear as to why he should have done so for in camp life there was no room for women. They had certainly not excited in him any particular desires or other emotions. On Sundays when they would come to the baths he had seen them pass by naked in their hundreds but the

only difference from the men that he acknowledged was that they were permitted an extra half-spoon of soup and to spend ten minutes longer in the baths. To him, the noisy naked women looked like mere plucked chickens, not yet wholly dead and still wriggling.

Michael sat for a while, not knowing what to say. He craved sleep, but was kept awake by the sight of the girl's short blonde hair which shone in the moonlight like ripe rye, and he imagined her eyes to be blue, as blue as field flowers prominent among the golden stalks. To him, she appeared to be smiling with a naive childlike tenderness that seemed to be asking "Is it true that I am in a camp?"

Her name, he learnt, was Ada.

She was the daughter of a director of a hydroelectric station. Having completed her ninth year at boarding-school, she was to have returned home to her parents for the summer vacation, but had instead been mobilised for work in a factory. The work itself was hard, but more burdensome still was the harassment of the foreman. Unable to endure it, she had fled her place of work and returned to her mother. She told him the story, but she had no need to continue with it. To Michael, it was sufficiently clear. He, too, had experienced the same. As a consequence of her offence, she had been sentenced to five years' internment in a forced-labour camp.

In her gaze Michael read the question, "Shall I really have to spend five years here?" Michael found it difficult to reassure her otherwise. Their only hope was that there would be an amnesty after the war. But the time she would spend in the camp would grievously wound her soul and, if it ever healed, would leave lifelong scars.

Nonetheless, he tried to console her. The words did not come easily, for normal human speech, language, had been destroyed by the poisoned atmosphere of the camp and replaced by cynicism, obscenities and other vulgarities that had become camp jargon. He said little. Not for him to destroy this child's hopes. He perceived the sense of a free life still adhering to her, still alive in her face as the morning dew after a white night in the Urals.

He, too, already carried the scars of camp existence, but for a brief second or two he felt the burgeoning of a feeling forgotten or long suppressed which he recognised as love. In the camp, such feelings of love had been replaced by the cheap concept "wife". With tenderness, he pushed away this renewed feeling; it was like a treasure, best held back for it stirred too strongly the longing for a world which had but only recently vanished for him.

The functioning of the camp was akin to that of a machine, but instead of metal the operative parts were made up of human beings. The workings and movements of one work brigade was so co-ordinated with that of another that there was no room for individual deviation. A person slept when his brigade slept, ate when it ate, bathed when it bathed, worked when it worked. The person who did not conform was crushed. Attempt to exert one's will or retain one's dignity merely prolonged the process of submission — the end result was ever the same.

<sup>\*</sup> Translated from the Yiddish; originally published in "Gelebt Unter Krath" ("In the Care of the Commissar").

Such was the philosophy of the camp, of survival, as Michael understood it. The method of "education" here surpassed all other methods known to him through years of an idealistic upbringing. By the second year in the camp, he was already an integral part of the camp mechanism. He fitted it perfectly. He wished to define and explain the workings of the camp to Ada. He wanted thereby to help her through its first night and to have her understand the inevitable transformation so that she may more smoothly become one of the mass and be shielded from any of the usual rough experiences.

His tiredness had lifted. Michael saw the sleeping people, the disinfection chambers, the cockroaches crawling in the cracks of the walls. He felt the urgency now to give the girl the best advice to lessen the hard-ships that were facing her.

The baths had been working at full steam. Kolia, the foreman of the wood-choppers, had been moving about like a general in command. He was giving directions as to which wood to chop and pressing his workers to deliver it promptly to the baths. Faivel the Bessarabian, "the malicious speculator", who had already spent five years in the camp moved from place to place, and before anyone had time to notice him, he lashed out in a torrent of abuse that showed all who saw that he was the man in charge of the baths.

"You sons of bitches!" he raged at the stokers, 
"Make sure that the temperature reaches 
120°.... And this bastard is for you!", he screamed at Michael, pushing a scrap of paper into his hand.

Groups of hundreds had been entering and leaving the baths. Everyone involved with their operations was exhausted. Michael sat among the tanks of hot water testing them with his fingers. From time to time, he poured cold water into them and waited then for a signal from below. The ancient clock on the wall with its two weights on the sides indicated the passage of fifteen minutes and there followed the sound of a piece of iron striking a pipe — Michael's signal, his telephone. Quickly, he turned off the hot taps, ignoring the abuse from below.

Having a minute to spare, Michael took out from a pocket the crushed piece of paper handed to him by the Bessarabian and examined it closely. It was a label from a cement bag and still covered with its dust. He turned the paper this way and that way, and could not see why Faivel should have given it to him. But then in the light of the setting sun, he caught sight of light script written with a blunt pencil. He barely made out what was written.

"Dear Michael, (he read),

"Since that first night, nobody has even spoken to me as you did. Today, the foreman suggested I become his camp-wife. He promised to look after me, provide me with clothes and give me light work in the kitchen. If I did not believe there was anyone here who cared for me, I should probably agree to his proposition.

"I am working daily with mortar and my feet are white and covered with wounds. The foreman is keeping me here on purpose. This afternoon, he called me into the store-room, ostensibly to get a barrow, but you may imagine what he had on his mind. I didn't let him have his way so he promised me that I should die on the job.

"Please find a way for us to meet at the baths.

I want to be with you before I give in.

"I believe in you.

Ada."

Suddenly, the "pipe-telephone" became active again with a loud screeching and Faivel's voice brought him instantly back to reality. He put away the paper and turned on the hot-water taps.

#### TA-TA

June Shenfield

Death outsmelt the blossoms, And ripped into the branches, As a storm dismembering young, And scraped my bones, Exposing them for a corpse.

He lies buried, my father, Without smell, inside of me, And when I am finished, My smell shall make us one.

#### MY PRAM

June Shenfield

As a child I pushed an empty pram Consummated with what was left Of the family. Expected to do my best to fill it.

As a child long curls played on my neck Impassioned with pastel pink Girl tones. Not showing my true colours.

As a child I sang songs of another country Killer of my understanding, A Yellow Star On my twisted tongue.

There is time now for pink to turn to red And yellow rusts the pram in my mind Which gives birth To me over and over.

Passions are mixed now with fuzz on my legs Braided with my concept of being a woman No less than Screaming against injustice.

Filling my pram now with anger Consummated with red and struck by Not being understood Showing my true colours each one hitting out.

# LAST WORDS

#### By Ilana Nayman

Last words. I really did not believe people uttered "last words" on their death bed. It was one of those myths the celluloid generation accepted, but never expected to encounter in reality.

When my mother died, I was totally unprepared for death. Is one ever prepared for death in the padded environment of affluence and health?

She had come close to death before. She had watched her parents, her sister, her first husband sprayed by machine gun fire and descend to the depths of a bloodied pit, but my mother survived concentration camp life for four years. I never asked how she had lived during those four years or how she had survived. A tacit understanding developed in our family that she could never ever bring herself to unearth those memories buried in the reinforced concrete of repression.

I understood how the past had laid foundation to her present condition as an overweight, chain-smoking, overbearing mother who interfered in her children's lives at every point. Her voice croaked from the permanent smoke-filled lungs; her tongue lashed derisive comments in Yiddish at every "goy" she encountered, looking at them with sneering mouth, enjoying their bewildered expressions, knowing they understood not her vituperation. It was her measure of harmless revenge.

Growing up, I hadn't always been able to "make allowances" in an understanding way, and we had our battles. Death so often bewildered me in its introduction into our tussles.

"You wish I would have died in that hell on earth" she would hiss at me in the middle of an angry exchange. At times this would quieten me, at others it would inflame my rage. "I can't understand you. You're my mother with an alien past. You are half alien!"

Confusion and anger. Never one without the other.

Despite the many references to death made by my mother, where they trained the ear, they did not train the heart. I wept and wept and shuddered as the first dull thud of earth hit the coffin. My sister screamed uncontrollably. My father was silent — that short, crying man, suddenly a figure of strength.

But my mother had been the strong one, and my father the shorter, demure one who always bowed out of an argument rather than confront it. In contrast to my mother, he was a jovial soul and used to talk to us of life in the concentration camp.

It was from my father that we learned of the atrocities of the war. Also of the little moments of human exchange or pleasures or joys that punctuated camp existence, but faded as quickly as a pencil is raised following the end of a written sentence.

He seemed such a well-adjusted human being. He never used the word "death" to bring an argument into a cul-de-sac. He rarely even embarked on an argument. As a child, I must have loved my father more. I was a little afraid of my mother, a dragon lady forever breathing smoke and snarling. He was the one to playfully divert my attention, bestow upon me the affection I needed.

As I grew older, I began having conversations with my mother that revealed her intelligence. Such conver-

sations I would never have with my father. Books she had read seemed endless. I did not know that any books published in Yiddish had been worthy of reading! Now our arguments took a different turn. They were not always centred on emotional family tuggings, but on objective "issues" (for some of the time at least). It moved me when my father tried on occasions unsuccessfully, to contribute to these exchanges. He would always just miss the point, then leave the room in a ruffle of frustration.

I took a law degree and married. I rose quickly in the large firm with which I was employed. My mother lived to see this early success and was proud.

When she had the heart attack, I found her lying ashen grey on the kitchen floor, a cigarette smouldering at her side. She regained consciousness fleetingly in the hospital. My father and sister had not yet arrived. "My darling" she managed to utter, "Your father's a good man. Don't let anyone ever tell you otherwise." Those were her last words.

My sister and father found me sobbing at her bedside. We clutched each other and wept into the chasm of sorrow lined by three aching human beings.

I remembered to place a notice in the newspaper, but left the funeral arrangements to my father whose composure throughout constituted a remarkable and unexpected source of strength. I lived through that ordeal like a clock work doll, remembering the emotional encounters between myself and well-wishers with poignance, but not recalling who had said what. It remained an emotional sludge.

Routine resumed. My father adjusted to a life alone. Amidst the frenzy and sorrow, I had never mentioned to anyone those last words. I bore them in my heart, that final exchange between my mother and me to remain my possession alone.

I did not wish to share them with anyone. Not that the words themselves seemed significant to me in any way, but the intimacy of the moment of their utterance was the profoundest experience of my life. Could this intimacy be anything akin to that which a mother feels when giving life to her child?

Life and death: Can two opposites bear any semblance to one another at all? Perhaps "intensity" is the only similarity.

\* \* \*

When my son was born, I witnessed the birth. I tried to appreciate it as a "beautiful experience", but can remember only the blood, my wife's cries and the sort of "raping" of our sexual intimacy. She lay with legs held apart by stranger's hands, her swollen vulva made public to many pairs of eyes. A horrow show of fluid and blood emanated as a hideous fountain from between her legs.

Certainly the only intensity I felt at this time was one of nausea and alienation. For me, the witnessing of my son's birth alienated me from my wife during labor. As a father, I did not feel involved. I watched passively, helplessly, pathetically. She did everything. She and little Yoni. My little Yoni. My little prince.

Holding my baby for the first time I felt a surge of emotion. More than once I asked my wife to describe her feelings during the delivery. I tried to discover that intimacy through her, but it was not to be mine. It existed fully only between her and her baby. Vicarious intimacy is not very intense. That is all I gained by watching the birth.

Being with my mother as she delivered her last words remained an experience unequal to any other.

\* \* \*

Yoni's Bar-Mitzvah was the first amongst our group of friends. Almost weekly we attended Saturday morning call-ups at the Synagogue, and Sunday evening dinner-dances. My father was a sprightly seventy year old, and gave a captivating speech at the Bar-Mitzvah, weaving memories of my mother amongst his anecdotes. Our friends often invited us, together with my father, to their simchas.

One Bar-Mitzvah we attended was the last my father accompanied us to. It was another Sunday evening dinner dance. Family relatives travelled from Israel and America to join in the simcha, creating what was a truly moving family reunion. We were honoured to be included. There was nothing distinctive about the Bar-Mitzvah, relatives from overseas often made the journey for such an occasion.

But the usual pleasant, soporific Bar-Mitzvah formula was suddenly interrupted by a violent outbreak. My father was attacked by a middle-aged female relative who had journeyed from Israel. She was shaking, screaming, crying tortured tears, rocking back and forth, clutching her head, spitting at my father. I heard "KAPO! KAPO!" issuing from her mouth over and over again.

I had never seen my father look so pale, sick and old, not even when my mother died. He seemed to stand immobile, an expression of horror and bewilderment engraved on his lined face.

I brushed past the hysterical woman, and dragged my poor father from her hideous cries. "My father is a good man," came the familiar words from my mouth.

In no state to remain near that woman, I took my father home. He said nothing. I angrily maligned that demonic creature, talking in disgust about her insane outburst. At home my father still said nothing.

Over the days that followed, we never discussed the incident. My father seemed to recover, although he accompanied us less frequently to public gatherings.

\* \* \*

My mother had never talked about her life in the camp. My father had often done so. Whose 'story' was the more significant? My mother's silence or my father's peppered tales?

And who am I, a son of parents with a tormented, alien past, living off their sweat in relative luxury, to speak of "significance" as it related to torment and death?

Confusion and anger. Never one without the other.

#### **OUT OF EARTH**

**Roslyn Gross** 

Out of earth in fire and hurt From secret musk and fecund ash She came. Ancient, smoking, with eyes of death She singed my soul.

Drinking the lips of the animal mouth Writhing in the lap of the black fire Of hair: fainting deep deep to the root Of the sweet black abyss Where waits the mother.

The whirlpool. Death. A wail — Curled in blackness — bloomed in hell Sweetly smouldered in rich forgotten pits The tiny woman-beast spawned this night Will be birthed into the singing light.

#### **VENETIAN GHETTO\***

by Graeme Hetherington

(i)

A plaque set high up in a wall reminds That two hundred of six million killed Came from here. Near the abbatoirs we see

A huge alsatian with his muzzle off.
I feel ashamed with blue eyes and grey hair.
Walking here in sunlight cold beyond belief.

(ii)

The dust has won out in these rooms Where crumbling tapestries and spine-broken books Are holy relics proudly shown

By the curator, an asthmatic shuffling Jew Who has his desert, and a Promised Land – A dirty window, leaves clinging to a tree.

Reprinted from "Aspects of Australian Culture", edited by Joost Daalder and Michele Fryar (Abel Tasman Press, Adelaide, 1982) with permission from the author and the Editors.

"Venetian Ghetto" is part of a greater sensitive and imaginative cycle entitled "Not by Bread Alone", depicting scenes, encounters and moods aroused during a visit to different places in Italy. Although "Venetian Ghetto" stands in its own right, the whole cycle is recommended

"Aspects of Australian Culture" is a collection of essays that looks at different currents at present at work in Australian culture. In it are to be found studies in the culture of the Aborigines, a resume of ethnic writing, a discussion of the works of younger emerging prose-writers and poets, a look at contemporary Australian drama, television, film and music, and contains a number of poems and a story. It does not pretend to be a definitive study of contemporary Australian culture, but does make a modest contribution to it.

THE DUNERA SCANDAL by Cyril Pearl (Angus & Robertson, \$14.99) \* AUSTRIA TO AUSTRALIA: An autobiography of an Australian Jew from birth to emigration 1904-1938. (A Melbourne Politics Monograph, Uni. of Melbourne Politics Department, \$8.95)

#### by Erwin Frenkel \*\*

The two books here under consideration have some common denominators.

Both look at Streptococcus Anti-Semiticus under powerful microscopes; both pertain to refugees who immigrated to Australia; and both look at skirmishes in the eternal war between the children of light and the children of darkness.

The Pearl book describes an episode in the lives of 2562 refugees who landed in Australia scarcely of their own free will, let alone their foreknowledge. Krauss, on the other hand, covering a wider time-scale, records both the descent of an individual, as pars pro toto, from the humdrum normality of a pre-World War I assimilated Austrian-Jewish bourgeois to refugee status, and the decline of an artistically-glittering society to homicidal tribal primitivism.

Cyril Pearl is a well-known Australian author and journalist. The Australian "Who's Who" indicates his track-record and he requires no introduction. Walter Krauss, in turn, is a self-educated businessman who arrived in Australia as a refugee in 1939, retired in his midsixties, and returned to his previously-interrupted tertiary studies. His "Austria to Australia" is, in fact, a modified version of his M. A. Thesis. Now, in his 80th year, he is heading back to Vienna to gather material for a Doctorate.

\* \* \*

Cyril Pearl, in his book, traces the paranoia and panic which produced rather indefensible actions against innocent refugee victims and notes the perpetuation of that primary injustice — first, by the Jew-baiters in the commanding and other ranks of the crew aboard the H.M.T. Dunera which brought them here, and then by semi-literate xenophobic, and sometimes anti-Semitic, yobbos in Australia, with the booby prize going to Archie Cameron, then a Country Party Member of Parliament.

Walter Krauss, on the other hand, maps the gradual descent of the slightly-ridiculous Austrian comic-opera world of his childhood in the years preceding World War I to its moral nemesis in 1938 when the Fuehrer arrived. Krauss traces skilfully the philosophic and political metamorphosis of his environment, and the growth, discolouration and eventual malignancy of one of its prominent warts: anti-Semitism. Yet he is not coldly clinical; he shows the movement within a warm tapestry of life and never forgets that the play is enacted by people who eat, drink, and feel. Some of them even think.

The Dunera book tells of political refugees from Nazi oppression — noble, brave non-Jewish dissidents as well as prominently-passive Jewish victims who were in Britain at the outbreak of World War II.

Britain had accepted more refugees per capita than anvone else and had done so in spite of the hostile noises of her own Jew-baiters. Nonetheless, after the fall of Dunkirk and after the grim experiences with fifthcolumnists in Europe and the Scandinavian countries. Churchill became somewhat nervous and issued instructions to "collar the lot", an order he later regarded as a regrettable error. In acknowledgement of that error, the refugees, some time after their arrival in Australia, were declared harmless by the British government and offered the right to return. More than half accepted the offer. The rest who wanted to stay behind and aid the war effort in Australia were up against xenophobics and Jew-baiters who hid behind legalism, red tape and the notion of "patriotism, the last resort of the scoundrel". Needless to say, they were the victims of innocent bungling as well.

In the end, the refugees **were** accepted, if rather ungraciously, one prime reason being the existing shortage of labour. Those who were not accepted into the army received the nasty end of the stick in the Allied Works Council's enterprises.

Cyril Pearl, in his carefully-researched book, points out what sort of people these refugees were whom prominent politicians of the Right and the Left were so reluctant to welcome and describes a number of them who made good in the Australian milieu. There are some gaps in the success story which seems rather biased in favour of academics and artists. There is no mention, for instance, of Walter Heine who developed a formidable international trade empire and took on the Pacific Shipping conference — a cartel every bit as obnoxious as the present OPEC — with his own ships; or of Willi Kaufmann who developed a big tool-making business, contributing many of the machine tools to the local car industry; and, of course, many others as well. Of the 2562 internees who arrived, 913 stayed. As James Jupp has pointed out, those 913 who stayed have contributed more in every field of endeavour than any other single boatload either before the arrival of the Dunera in 1940 or since.

As mentioned, "The Dunera Scandal" describes one skirmish in the eternal war between the children of light and the children of darkness. Most of the refugees belonged to neither category. They were merely the casus belli.

The military escort for the internees often misbehaved and some of the crew were subsequently court-martialled. The commanding officer, Scott, was merely reprimanded; Lieutenant O'Neill, a 24-carat bastard, was not even charged; one pilfering sergeant

THE DUNERA SCANDAL was kindly donated by Shelling's Books for review.

<sup>\*\*</sup> Erwin Frenkel, born in Vienna, was an internee on the Dunera.

was jailed for 12 months; and another was demoted. The relevant minister in the House of Commons, when asked to explain this "whitewash" lamely countered that he "could not be held responsible for the ruling of a military court-martial".

While the British army court apparently regarded Jew-baiting, including a bit of rough-house, good clean fun, perhaps nostalgically reminiscent of the popular Tasmanian "boong shoot of a Sunday", the British Government, as ever respectful of private property—the main idol worshipped by British law—paid full compensation to the victims of the thievery.

In Britain, as in Australia, the children of light fought against the injustice done to both the political refugees and to the victims of European teutonic tribalism. Cyril Pearl meticulously records their tireless efforts no less than the mealy-mouthed and/or venomous stonewalling of their opponents, the children of darkness. Jews have no saints, but do recognise saintly men, and have a knighthood of sorts to immortalise Gentiles who defy cultural and peer pressure in defence of the dignity and rights of men, Jews among them. Jewish tradition sees these as the kind of people for whose sake God was prepared to spare Sodom and Gomorrah, a category of man defined in Psalm 15:

"Who may ascend the mountain of the lord? . . . He who has clean hands."

There is a catalogue of such righteous folk at Yad Vashem in Jerusalem. Cyril Pearl's book makes one suspect that that catalogue is incomplete. There are a number of Australians whose inclusion in it is long overdue, people such as Bishop Venn Pilcher, Margaret Holmes, Captain Broughton, Brian Fitzpatrick, and others. It is also pleasing to learn that Rabbi Danglow, contrary to the general impression held by the Jewish internees, actually tried to do something for them.

To interpose here a personal note:

I was one of the deportees on the Dunera, but came on to the boat as one of the survivors of the Arandora Star which had sunk in the Irish Sea about a fortnight before the Dunera sailed. Jews were a tiny minority in that group as were non-Jewish anti-Nazis. The majority were demonstrably enemy aliens. We were not molested during the trip. We were at the back of the ship, behind barbed wire, and had no contact with the others until we left South Africa. The camps at Tatura to which we were taken, unlike the ones at Hay, were not unpleasant. Eventually, we were able to "trade in" our Nazis for Jewish refugees interned in Singapore.

My memory of my two years spent at Tatura is a pleasant one. We had a number of professors on tap. I was nineteen, and, together with others of my vintage, we found ourselves the owners of an academic magic pudding. There were, for instance, Professor F. Gutman (physics); Prof. L. Adams (historian, expert on primitive art); Prof. Bruno Breyer (organic chemistry); Dr. Littauer (engineering); Dr. F. Eichenberg (Eaton), a Lawyer and hobby-mathematician; Walter Wuerzburger, a fine instrumentalist, arranger and composer; and, for a short while, Prof. Franz Borkenau (politics and primitive art). I studied with all of them and we became personal friends as well. It was one of the most

rewarding episodes of my life, although in the lives of my tutors, it was a highly-dislocating experience.

Our military guardians were either friendly or inconspicuous. Two years after internment, their sergeant-major Stone became **our** first sergeant-major in the 8th Employment Company, a very pleasant man and real friend.

\* \* \*

Walter Krauss is 17 years older than I, but grew up in the same town, Vienna. Keenly aware of the "cla feet" of his environment — partly with and partly without hind-sight — he discourses about these lucidly and with friendly contempt. Nonetheless, he could still feel a part of it — as I never could — to the point of dangerous reluctance to recognise the FULL measure of the potentially-homicidal malice lurking everywhere, and even today admits to be culturally European while sentimentally Australian.

While Krauss' book bills itself as an autobiography and seems, on the surface, no more than a nostalgic trip by an ageing raconteur back to the place of youthful indiscretions and a "Kaffeehausklatsch" about mishpoche, it is indeed far more than that. It is an amusingly-written but academically-respectable record of a sad chapter in the history of not so "felix Austria" — the replacement of one irresponsible, moribund elite by critics who turned out equally irresponsible, but also indifferent to human life in their manic pursuits.

Krauss traces the effect of the lost war on the psyche and the economy, the effect of the disintegration of the Austro-Hungarian Empire, the disastrous blow to the economy by the "sudden-death" debt-cancellation, the growing orientation towards a greater Germany as the key to economic (and psychologic) salvation, and the role of clerical fascism in the development of this public consciousness aiming at economic union, with Austria as part of a Germanic federation, and not as a suburb of Bayaria.

His comments on Australia and the reception received from the Jewish community, from "Australians of the Mosaic persuasion", are comparable to those of the Dunera people, but like myself he feels that this place has reaffirmed his right to exist while Europe denied it. He reminds me of the remark made to me by Frank Knopfelmacher: "You know, Australia is the largest convalescent home on earth".

Krauss uses the "I Claudius" technique of social critique and history-writing. This has one great advantage over the traditional formal academic paper which tends to be as stiff as a pretzel festooned with footnotes (a footnik is a nudnik with a PhD) and flashing with overbearing bibliographies; it is eminently readable.

Kol Hakavod, Mr Krauss, and Ken Yirbu.

## JEWISH ARTISTS COMING INTO THEIR OWN

By S.L.

Karl Duldig, Survey, Sculpture, and Graphic Works 1922-1982 (Text by Eva de Jong-Duldig)

Leon Wolowski: Memories of the Shtetl — Sculptures of Leon Wolowski (Globe Press 1982)

Charles Aisen: His Metal Sculptures (Text by Stanley Robe) (Globe Press 1982)

It is gratifying to see Australian Jewish artists, all of them immigrants, coming into their own. Within a period of six months, three of them have had gathered into handsome book-form a selection of their works: Karl Duldig, Leon Wolowski and Charles Aisen.

Karl Duldig ("Survey, Sculpture and Graphic Works 1922-1982") is undoubtedly the best-established of the three. Already in 1966, F.W. Cheshire published "Karl Duldig, Sculpture" which included 42 plates showing sculptures executed in Vienna, Singapore and Melbourne. The present volume, published in the artist's 81st year, inevitably covers similar ground, considering that it spans the sixty years of his creative life, but it is witness, too, to a far wider range of techniques and materials employed as also to a maturation of styles. Duldig is most adept and recognised as a sculptor whose works stand in places as far apart as Israel, Melbourne and Hong Kong. His predilections have been for terracotta, bronze and sandstone, but he is no stranger to marble, steatite and red gum. In their execution, his figures and figurines are

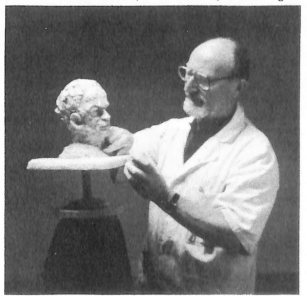


Carlton War Memorial — detail 1962

clear and expressive — a few harsher works notwithstanding, generally given to composure and tranquility — with only the rare item tending towards the abstract. His etchings and drawings, of which this volume regrettably contains only four examples, are as equally pleasing to look at, study and assimilate.

The accompanying text, by Duldig's daughter, Eva de Jong-Duldig, outlines the artist's personal and creative life and presents the context and circumstances in which a number of Duldig's works were executed. It is a lucid text interspersed with Duldig's own words as recorded in his diaries, lecture notes, interviews and letters and with extracts from press cuttings and exhibition catalogues.

Karl Duldig features too, albeit briefly, in Leon Wolowski's "Memories of the Shtetl: Sculptures by Leon Wolowski". Here, in a foreword, in referring to



Leon Wolowski

the subjects of Wolowski's art, he writes, "This series of characters from the Shtetl makes a unique contribution to our understanding of a world that no longer exists. Sincere and unpretentious, yet vital and expressive, the series may be classed among the best traditions of folk art." Those remembering still the pre-1939 European shtetls shall find much with which to

identify directly; for those whose contact with the shtetl has been through the works of, say, a Sholom Aleichem or a Sholem Asch or a Leibush Peretz, Wolowski's water-carriers, milkmen, peddlers, glaziers, rebbes, scribes and matchmakers will become immediately and warmly familiar.

Though poor, though simple perhaps, or at times defiant or at others yielding, these are men and women of faith and — as in the instance of the Hasid — of boundless joy and selfless duty.

All in terracotta, Wolowski's characters have a keen individuality about them, in their stance, their interaction with each other, their expressions. Some would seem ready to move, others to laugh, others still to speak. What they would say must be left now to the imagination. The originals of Wolowski's humble folk are silenced forever. Nor can Leon Wolowski, nor anyone, restore their voive; but he has, through his work and this splendidly-attractive volume of 40 plates and accompanying commentary, set up a personal memorial to those who once did move and laugh and speak.

Among an artist's media, tin is perhaps among the least pliable. Yet it is in tin that Charles Aisen (Charles Aisen: His Metal Sculptures) has developed his expertise. Although like Leon Wolowski, Charles Aisen, in a number of his sculptures looks back at the pre-War shtetl ("Life in the Pale", "The Cart-Driver", "The Smith"), with Wolowski's sentimentality, more often he is overtly political, and variously bitter, cynical and satirical. The modern Jew, at the summit of a family tree whose members through the generations have seen forced conversions, incarceration in prisons and camps, persecution under Nazism on account of their Jewishness, is now, after the establishment of a Jewish State, labelled a racist; the young educated Jew, dressed in modern garb, is seen to leave the heder, and the tradition perhaps of his father; Chelm 1918 is contrasted with Melbourne 1980; The U.S.A. is set beside Russia, neither the ease of assimilation in the one nor oppression in the other able to do away with the self-identification of Jews as Jews, shown symbolically in the observance of the Sabbath in both places. And there are other examples of cynicism Hitler and Stalin both at the summit of mounds of skulls and Arab oil-magnates holding nations to ransom.



The Bagel Seller

This album, too, with its text written by Stanley Robe, is a colourful richly-illustrated volume. It pays tribute to yet another splendidly-aware octogenarian (Aisen was born in 1901 — Karl Duldig in 1902, while Leon Wolowski is still a young 64) who continues to create, and does so in a medium handed down to him by generations of tin-smiths and workers in iron.

There are now many Jewish artists in Australia. Perhaps others among them shall see fit, in due course, to have their work published in albums similar to these. That would be pleasing indeed. But, looking at the more immediate future, there may be merit in giving consideration to the publication of a volume containing samples of the works of these many artists, a volume perhaps sponsored by Bezalel or by any other local patron of the arts.

#### FIGURINES (Dedicated to Charles Aisen)

In his world of miniature metallic figurines the artist speaks of his love for history of his love to be free.

Here the religious Jew dances with such passion beyond his metal confines, he dances in my dreams he dances in my mind.

There seems to be a yearning an unwillingness to see that Jewish customs and traditions are fading into secular modernity.

Can't you imagine young children the life that I have led mingled with Chelmer anecdotal laughter mingled with Nazi, Arab dread.

The floorboards of the old shule creaked with atmosphere with its tin roof, wooden seats and rising hum of prayer one could feel that God was there.

The silent moon a quest to be conquered by technology which turns a blind eye to Third World chains what ruthless pleasure from monetary gains. Wars, atom bombs monuments to the dead we walk on burning embers 'When will we learn our lesson?' a United Nations member asked came the reply, 'When the world is at an end'.

Can one ever speak of hope when all one sees is death? Can one try to forget death when one believes in hope?

- Annette Buchbinder

#### "THE RIGHT, THE LEFT AND THE JEWS"

by Bill Rubinstein (London, Crum Helm 1982)

Reviewed by Michael Danby

This book includes the most important sociological material on Australian Jews since Professor Peter Medding's work "Jews in Australian Society".

Rubinstein contends that Western Jewish Communities in the U.S.; Britain and Australia have swung to the Political Right. This is a result, he argues, of the Left's adoption of crude anti-Zionism, an obviously alienating factor for the vast majority of Jews, for whom Israel is a vital symbolic political attachment.

It may be true that Jewish intellectuals are politically distressed by criticism of Israel, because they feel that the criticism is out of proportion to events like the recent war in Lebanon. But especially in migrant societies like Australia where the second or third generations have rapidly prospered, Rubinstein does not take sufficiently into account changes in political preferences which may have more to do with changed economic circumstances. However, as an inveterate reader of the London Jewish Chronicle I doubt whether British Jews have swung to the Right.

I am not convinced of his proposition in the book that the Political Right has become philo-Semitic. Margaret Thatcher, Ronald Reagan and Malcolm Fraser have broadly speaking, been favourable to Israel and have gained surprising support whether it is in the American Commentary magazine or the Federal seat of Phillip. But these three political leaders represent the strand of Conservatism where opposition to Soviet totalitarianism is strongest and they view Israel as a bastion of Western democracy. Rubinstein's conclusions about the philo-Semitism of the Political right might appear less credible if Lord Carrington, George Bush or Andrew Peacock were national conservative leaders. The Left, the Right and the Jews is on safer ground in arguing that Jews prosper in open democratic societies.

Francois Mitterand, the French Socialist President is the counterpoint, par excellence to the Rubinstein thesis. This week in an act of defiance to anti-Jewish terrorists that is not untypical of his political record, Mitterand lunched with his Jewish brother-in-law at Goldenberg's Restaurant in Paris, where six people died in a terrorist attack.

One must ask would Bob Hawke or a President Fritz Mondale be any less "philo-Semitic" than conservative leaders? Given candidates with pro-Israel sympathetics like Hawke or Mondale, it is doubtful that the swing to the right of Australian and US Jews is permanent. To be fair, Rubinstein has noted that in the 1982 Congressional elections Jewish voters in New York swung back to the Democrats.

Perhaps Dr Rubinstein's most disturbing contribution is addressed to the Political Left. For if his observations are only partly correct, then the Left ought to undertake a serious political re-evaluation. The use of crude anti-Zionism, in the course of entirely legitimate criticism of Israel Government, has had a traumatic effect on Jews, driving them to the Right.

When Bill Hartley, General Secretary of the Australian/Arab Libyan Friendship Association tells listeners to Melbourne Radio Station 3CR (Libyan Friendship Program 3 January 1982) that "They (Reagan's policies) are linked, not with the unrelenting drive to extract maximum profits at the expense of the impoverished working-class sections of some of the Western countries and even their middle sectors", this kind of "anti-Zionism" is what Karl Marx called the socialism of fools and is undistinguishable from the anti-Semitism of notorious Soviet propagandists, like Trofim Kichko.

If Dr Rubinstein's "The Left, The Right and The Jews" brings this problem of the Left's crude "anti-Zionism" into clearer focus, it alone, will make this book a valuable contribution.

# CARLISLE LODGE

32 CARLISLE STREET

BALACLAVA

534 0316

\*

די אייגנטימער ה. קאַגאַן און פרוי און נאריטש

# ...פארבייגייענדיק

#### דעמאָקראַמיע — אַ שמעקן מימ צוויי עקן...

אין נאָמען פון דעמאָקראַטיע האָט מען געשאַפן מלו־ כישע ראַדיאָ־אוידיציעס פאַר עטנישע גרופּן. דאָס מיינט — אַז עטנישע גרופּן קאָנען איבערגעבן נייעס, קולטור־ קאָנצערטן, מוְזיקאַלישע אויספירונגען אין זייערע נאַציאָנאַלע שפּראַכן.

לויטן זעלבן פּריניפּ האָט מען אויך געגעבן אַ דער־ לויבעניש צו שאַפן אַ ראַדיאָ־סטאַציע, כדי צו געבן אַ מעגלעכקייט פּאָליטישע מינדערהייטן אַרויסצוזאָגן זיך וועגן פּאָליטישע און געזעלשאַפּטלעכע פראַגן, איז דאָס פּאַרשטייט זיך זייער דעמאָקראַטיש. די סטאַציע האָבן אָבער פּאַרכאַפּט נישט נאָר לינקע עלעמענטן וואָס רופן זיך: טראָצקיסטישע, מאַאָיסטישע — נאָר סתם נאַציאָנאַ־ ליסטישע גרופן, וועלכע פּאַרטרעטן דעם שטאַנדפּונקט פון דער פּל.אָ. אויף דעם חשבון פון פרייהייט פון וואָרט. הילכט די סטאַציע קעגן יידן בכלל און קעגן מדינת ישראל בפרט.

עס האָט שוין אפּילו געהאַלטן ביי אַ פּראָצעס, ווייל דער יידישער באָאַרד אָף דעפּיוטיס האָט אָנגעקלאָגט דער סטאַציע. די סטאַציע ווערט געשטיצט דורך די לינקע יוניאָנס און אַנדערע עלעמענטן, מיט אַראַבישע נייגונגען.

אַצינד האָט די רעגירונג פון וויקטאָריע געגעבן דער דער האָט די רעגירונג פון 11.198 דאָלאַר. פון סטאַציע 3-סי. אַר. אַ סובסידיע פון 21.198 די פאָנדן, פאַר שאָפן אַרבעט פאַר אַרבעטסלאָזע.

די סובסידיע איז אַ קלאָרע און אומצווייפּלהאַפּטע קאַד. פּיטולאַציע פון דער קעין־רעגירונג. צום דרוק פון דעם פּיטולאַציע פון דער קעין־רעגירונג. האָט סאָציאליסטישן־לינקס אין דער לייבאָר־פּאַרטי״. האָט דערקלערט דער געוו. מיניסטער וואַלטער דושאָנאַ.

ווייל די אַנטי־ישראלדיקע און דיסקרימינאַטאָרישע און געזעלשאַפטלעך־פאַרפירערישע און שפּאַלטערישע און געזעלשאַפטלעך־פאַרפירערישע און שפּאַלטערישע גוואַלד־פּראָפּאַגאַנדע קאָנטינואירט אומגעשטערט, קען איך נישט בלייבן שטיל, ווייל די שטאַט־רעגירונג דערמוטיקט פינאַנסיעל די דאָזיקע שעדלעכע, אומיושרדיקע און פאַר־דראָסיקע טעטיקייט״.

טראָץ דעם, וואָס די סטאַציע 3סי.אָר. האָט נישט אַראָפּגעלאָזט פון איר העצערישן טאָן, האָט דער באָאַרד אָף דעפּיוטיס אויפגעגעבן דעם קאַמף, נאָך דעם ווי ער האָט אַריינגעבראָקט אין אים טויזנטער דאָלאַרן, צייט און מי.

מען קען זאָגן, אַז דער באָאַרד האָט געקעמפט ווי אַ לייב, איז אָבער געפאַלן ווי אַ פליג...

#### מיטן – אָדער קעגן שטראַם...

אין חודש נאָוועמבער־דעצעמבער 1982, האָט דער אין חודש נאָוועמבער־דעצעמבער וועלט־ראַט פאַר יידיש אין יידישער קולטור אַרויסגעגעבן

עָ העקטאָגראַפישן זשורנאַל ״קעגן שטראָם״, נר. 2-1... 44 זייטן.

אַצינד איז ער אָנגעקומען צו אונדז, קיין מעלבורן. דער זשורנאַל פאַרמאָגט אָן אַ שיער ליטעראָרישע אינד פּאָרמאַציע; יידיש־טעטיקייט אין פאַרשידענע לענדער, ווי פראַנקרייך, פאַראייניקטע שטאַטן, אַרגענטינע. אַ גרע־ כערע רעצענזיע איבער אַ בוך; אַ שפּאַר ביסל געזונטע פּאַלעמיק — מיט איין וואָרט — אַלץ וואָס גייט קעגן שטראָם פון אַסימילאַציע.

נאָר מעלבורן איז אין דעם זשורנאַל נישטאָ. ווייזט נאָר מעלבורן איז אין דעם אויס, אַז מיר גייען מיטן שטראָם. לאָמיר טאַקע זען:

עס געפינט זיך דאָ אַ לאַנדראַט פאר יידיש און יידי־ שער קולטור; אַ ביכער־קלוב — וועלכער פאַרקויפט בי־ :כער: דער וויצע־פּאָרזיצער פון וועלט־ראַט, פריינד ווינער אויף יידיש. דריי יידישע קינדער — אויף יידיש. אַ יידישע אָג־שול גערטנער; צוויי יידישע זונטיק־שולן; די נאַציאָנאַלע ביב־ ליאָטעק און קולטור־צענטער ״קדימה״. וואָס פירט וואָך איין וואָך אויס דורך אונטערנעמונגען אין יידיש; דער דוד הערמאַן טעאַטער, וואָס האָט מִיט גרויס דערפאַלג דורכגעפירט אין 1982 אַ טעאַטער־פּאָרשטעלונג פון חנן ברטוב: ״קום אהיים מיין זון״; אַ טעאַטער־פּילם פּאַרשטע־ לונג; שלום־עליכם איינאַקטער "מענטשן"; דער "הזמיר״-כאָר, וועלכער האָט שוין געפייערט 35 יאָר פון זיין עק־ זיסטענץ; דער ליטעראַריש־געזעלשאַפטלעכער זשורנאַל מעלבורנער בלעטער", וואס עקזיסטירט שוין 7 יאר און "מעלבורנער ביז היינט ארויסגעגעבן 36 נומערן; דער זשורנאַל "אונ־ דזער געדאַנק" וואָס עקזיסטירט שוין זינט 1947; אַ יוגנט־ טעאַטער, וואָס גיט איצט די וועלט־פּרעמיערע פון "טאָג־ בוך פון אַנאַ פראַנק" (אין יידיש); צוויי שעה יידישע ראַדיאָ־אוידיציעס אַ װאָך, און איצט איז מען צוגעטראָטן בויען אַ חורבן־מוזעאום.

...?גייען מיר טאַקע מיטן שטראָם

מעם

# יידישער חורבן־צענטער

לויט דער אָפיציעל באַשטימטער קאָנסטיטוציע איז דעם 24־טן מערץ ה״י, צונויפגעשטעלט געוואָרן די עק־ זעקוטיוו פון צענטער אין באַשטאַנד:

פרעזידענטן: באָנאָ ווינער און אהרן סאָקאָלאָ־ר וויטש; וויצע־פּרעזידענטן: יאַשאַ שער און אַדאַם פּערלבערג; סעקרעטאַרן: מ. אייזענבוד און מ. עקהאַוז. קאַסירן: מאָטל ראָט און הערשל באַכראַך.

# מיין טאַטנס אויגן

זיבן קינדער האָט געהאַט מיין טאָטע און אויגן ווי ערלעך אומשולדיק קינד. געווען זענען זיי ברוינע, טיילמאַל האָבן זיי אויסגעזען גרין, אָפּהענגיק וואָס פּאַר אַ ליכט ס׳פּלעגט אויף זיי פאַלן. איז וויכטיק דער קאָליר? וויכטיק איז דער אויסדרוק אין די אויגן. ס׳איז אין זיי געווען אזויפיל טרויער, אזויפיל יאָמער, אַזאַ טיפע איינ־זאַמקייט און פאַרלוירנקייט, אַזאַ שרעקלעך, שרעקלעך אומבאַהאַלפּנקייט מיט זיין בלייבן אליין, ווען די מאָמע איז שוין נישט געווען.

זי איז נאָך געשטאָרבן מיט אַ נאָטירלעכן טויט און געהאָט די זכיה צו ווערן באַגראָבן אויפן גענשער בית־עולם. דעם טאַנטס אויגן גייען מיר נאָך מיין גאַנץ לעבן. ווי לאַנג כ׳וועל נאָך לעבן, וועל איך תמיד זען מיין טאַטנס אויגן.

שווער איז מיר געווען אים אָנקוקן און אים איבער־ לאָזן אין וואַרשע נאָך דער באָמבאַרדירונג, ווען אַלע זענען אַוועק אויף מזרח און איך מיט זיי.

דער טאַטע שוין נישט קיין יונגער, האָט נישט גער וואַלט מיטגיין. אויב אומקומען, האָט ער געוואָלט — איז אויף זיין אייגן בעט, איידער ערגעץ וווּ אונטערוועגנס. דעמאַלט האָט מען נאָך נישט געוווּסט, אַז עס איז פאַראַן אַן ערגערער טויט, ווי אומקומען אונטערוועגנס.

ווען מען האָט באָמבאַרדירט וואַרשע בין איך אָפּט געווען מיט טאַטן. כ׳ווייס נישט ווער — וועמען ס׳האָט אונטערגעהאַלטן. מיין טאַטע איז שטענדיק געווען אין אויך — אויך באַגריף אַ זייער ענערגישער און דעריבער אָ שטאַרקער. איך בין שטענדיק געווען אים געהאָרכזאַם, נישט אַקעגנגערעדט. חלילה נישט וויי געטאָן. ער איז פאַר מיר געווען די גרעסטע פּערזענלעכקייט. אָבער איצט. אין דער באָמבאַרדירונג האָט ער זיך אינגאַנצן פאַרלאָרן. ער איז גאַר געווען דער שוואַכער. וואָס האָט זיך געוואָלט אָן מיר אָנשפּאַרן, אַן מיר אָנהאַלטן. אַליין בין איך געווען שוואַך און פאַרלאָרן אין דער שרעקלעכער סומאָטאַכע פון באָמבע־אויפרייסן. דער געבראַזג פון שויבן האָט פאַרהילכט די געשרייען פון לויפנדיקע מענטשן. וואָס זענען געלאָפן פון טויער צו טויער זיך באַהאַלטן. ווי שמאָל די נאַלעוו־ קעס זענען געווען איז די גאַס נאָך שמעלער געוואָרן. ווייל אַ פערד איז געהרגעט געוואָרן און זיך צעלייגט אין דער מיט פון דער גאַס. איך האָב קוים געפּועלט ביים טאַטן ער זאַל ארויס פון שטוב. פונעם ערשטן שטאָק און זיך באַהאַלטן אונטער די שטיגן. אונטער די שטיקן שטיי־ ענדיק, צוגעטוליעט צו אים האָב איך נאָר געבעטן, אַז אויב דאַרפט עפעס געשען דעם טאַטן. זאָל עס בעסער געשען מיר. עס וואָלט געווען איבער מיינע כוחות צו קענען זעען און איבערטראָגן אויב מיט אים וואָלט עפּעס געשען, געשען איז מיט אים אַבער דאָס, וואָס מיט אַלע וואַרשעווער יידן. כ׳האָב אים מער נישט געזען. מיין טייערן אָרימען טאַטע.

## באַמערקונגען וועגן שפּילן שאַד

שאַך איז נישט קיין פריינדלעכע שפּיל. אין איר איז נישטאָ קיין רחמנות אויפן אָפּאָנענט. ווייל ווען ער קאָן געווינען — וועט ער נישט רחמנות האָבן אויף דיר.

אַ פּאַרטי קאָן מען געווינען אין דריי גענג. אַ פּאַרטי קאָן אויך זיין רעמי, אויב ביידע שפּילער מאַכן די ריכ־טיקע צוגן. די מערהייט שאַך־שפּילער פאַרשפּילן, ווייל זיי פאַרזעען אַ גאַנג. דאָס בעסטע: זיי אויפמערקזאָם אין פּאַל, ווען דיין קעגנער וועט דיר פרעגן שאַך, זאַרסטו קאָנען אָפּטרעטן אין א זיכערן אָרט.

איידער דו מאַכסט אַ צוג, קוק זיך אַרום און טראַכט: ווי וועט דאָס שאַך־ברעט אויסזען, נאָכן צוג, וואָס דו וועסט מאַכן.

דאָס פונדאַמענטאַלע איז שאָך, איז די באָמיאונגען צו צעקלאָפּן דיין אַפּאָנענט. אויב דו האָסט דערגרייכט צו דער שטופע, איז שוין לייכט צו געווינען. דו דאַרפט אַרויספירן וואָס מער פיגורן אויפן פעלד. דו דאַרפסט עס מאַכן ווי אַמשנעלסטן, דאַן וועט דיין קעניג זיין זיכער.

דאַרפסט זיך באַמיען צו צעקלאַפּן דיין קעגנערס מיטל־ סטע פענדלעך, און פאַרהיטן דיינע אייגענע פענדלעך.

שאַך איז איינגעטיילט אין דריי עטאָפּן: דער ערשטער איז: די עפענונג. דער צווייטער: דאָס מיטל־שפּיל דרי־ טער עטאַפּ: דער סוף שפּיל, דאָס איז די וויכטיקסטע פאַזע פון שאָך־שפּיל.

יעדעס פענדל קאָן אַװאַנסירן ביז צום העכסטן ראַנג. אויב זי קאָן דערגרייכן דאָס אַכטע פעלד פון דעם אַפּאָ־ נענט.

דו האָסט דאַן רעכט צו פאַרוואַנדלען דיין פענדל אין וועלכע פיגור דו ווילסט.

אויב דו רעכנסט. אַז דו קאָנסט געבן מאַט מיט א פערד אויב דו רעכנסט. אַז דו קאָנסט געבן קיין קעניגן. אַדער לויפער. דאַרפסטו נישט מאַכן קיין קעניגן.

אין שאַך שפּילט דער קעניג זייער אַ װיכטיקע ראַל. ער דאַרף זיך דעריבער באַהאַלטן צװישן זיינע זעלנער, כדי אָפּאַנענט זאַל נישט קאַנען צוקומען צו אים.

אויב דיין פּאַרטנער לייגט דיר פּאַר אַ רעמי, און דו ביזט נישט זיכער צו דו קאָנסט געווינען, דאַרפסטו עס אַק־ צעפטירן.

די געזעצן פון שאָך זענען: אַז מען רירט אָן אַ פיגור, מוז די פיגור מאָכן אַ צוג אַזוי שנעל ווי מע נעמט אַוועק די האַנט. מען טאָ נישט רעדן. ווען מען שפּילט טאָר מען נישט באַליידיקן דעם אָפּאָנענט. מען טאָר אים נישט אויפרעגן; מען טאָר נישט זינגען. מען טאָר נישט פֿייפן. מען טאָר נישט לאַכן פון אָפּאָנענט, אַפּילו ווען ער פּאַר־ שפּילט.

אויב דו קאָנסט געבן מאַט, פּאַרליר נישט קיין צייט אויף נעמען פיגורן, ווייל דאָס וויכטיקסטע אין שאַך – איז מאַט.

אַ מענטש ווי איר — האָט ער געמוסרט ראָזמאַנען, — דאַרף וויסן וווּ ער האַלט אין דער וועלט...

?האָט עס ראָזמאַן נישט געוווּסט?

ווען דער דירעקטאָר פרעגט עס אונדז, די שילער פון צווייטן יאָר "רעמעסלנע", וואָלטן מיר עדות געזאָגט, אַז דער לערער ראָזמאַן ווייס שוין זייער גוט, ווו ער האַלט דער לערער ראָזמאַן ווייס שוין זייער גוט, ווו ער האַלט איז דער וועלט, מיר וואָלטן אים אפילו געקאָנט "עפענען די אויגן" אויף דער סיבה, צוליב וועמען דער לערער פאַרשפּעטיקט יעדן טאָג. נאָר מיר האָבן זיך נישט גע־פאַרשפּעטיקט יעדן טאָג. נאָר מיר האָבן זיך נישט גע־מישט אין יענעמס געשעפטן...

אין אַן אָפּערע האָט דער כאָר די אויפגאַבע. פון צייט צו דער אַנט־צו צייט אַריינברענגען שטימונג. וואָס העלפט צו דער אַנט־וויקלונג פון דער דראַמע.

כאָטש די שילער פון צווייטן יאָר זענען ניט געווען קיין אָפּערע־כאָר, האָבן זיי דאָך געהאַלטן פאַר נויטיק אריינצוברענגען אין קלאַס די שטימונג פון דער דראַמע.

אין מיטן פון דער לעקציע, ווען אינזשיניער ראָזמאָן דערקלערט די באַשטאַנדטיילן פון מעש און קופער: דעם פּראָצעס פון צונויפשמעלצן זיי אין אַ ספּעציעלן בראַנדז־מעטאַל, אין וועלכן מען נויטיקט זיך ביים שיפּן־בוי, טאַקע דאָן, ווען די פּאַרמול און די פּראָצענטער זענען פון אונטערן קרייד אַרויפגעקומען אויפן טאָוול, האָט אין דער שטילקייט פון קלאָס עמעצער גענומען ברומען אַ פּאַ־פּולער גאַסן־לידל אין פּויליש:

עך טי מאָיאַ רוזשאַ. אָטשי טשאַרנע מאַ — דליאַ — ער טי מאָיאַ רוזשאַ. אַטשי דאַי דליאַ מגיע דאָ. דליאַ מניע דאָ. דליאַ מניע דאָ. ביי דאָ

דער לערער האָט זיך געמאַכט ניט הערנדיק. וואָס האָט ער געקאָנט דערווידערן? זענען מיר דאָך אים נאָכ־געפאָרן אין אַ שיפל אויף דער פּינע; געהאַלטן אַן אויג אויף די צוויי. ביז זיי זענען פאַרשוווּנדן צווישן די הויכע איירן...

צופיל אָבער. איז מען אים ניט געקראָכן אין די ביי־ נער. מען האָט געדענקט, אַז צום לערער ראָזמאַן דאַרף מען אָנקומען מיט זאַכן, פון וועלכער דער אייגענער טאָטע טאָר נישט וויסן.

און דאָ האָט טאַקע ראָזע. די קראַנקן־שוועסטער פון דער "טאָז״־אַמבולאַטאָריע אָרויסגעהאַלפן.

צוערשט האָט ער אַזאַ בחור אָפּגעמאָסטן מיט אַ בליק, וואָס האָט געטראָגן אין זיך אי אַ פראַגע, אי אַ פאָרוווּרף:
—וווּ האָסטו עס חברה־מאָן אונטערגעכאַפּט? און עפּעס דאָרטן מיט אַ ביליקער שטיק...

און מיט באַדויערן האָט ער צוגעגעבן:

צוליב דריי מינוט פאַרגעניגן, וועסטו איצט דריי חדשים מוזן ליידן...

×

אך צו מיין רויז (אנדייטונג אויפן נאמען — ראוע) וואס
 האט שווארצע יוינן, און זי וועט מיר נעבן אלץ, וואס זי פאר־מאנט . . .

אין באָיאַרסקיס קינאָ האָט מען געוויזן דעם פילם אין באָיאַרסקיס קינאָ האָט מען געוויזן דעם פילם "טונעל". פאַר די שולן.

אַ ״מעגעלע״ פון צווייטן יאָר ״רעמעסלנע״ איז געזעסן אין געזעסן אין קינאָ. מיט איין האַנט ארומגענומען די פּלייצע פון א מיידל:

אַזאַ זאַך האָט זיך געלייגט אויפן שכל.

זעליק שטיין האָט שוין אויפגעגעבן די האָפענונג. אַז אים וועט געלונגען באַווייזן דער יוגנט אַז דאָס איז ניט דער ריכטיקער וועג; אַז צוליב פערזענלעכע געפילן ווערט דער ריכטיקער וועג; אַז צוליב פערזענלעכע געפילן ווערט פאַרטאַכלעוועט אַ וויכטיקע אויפגאַבע. וועלכע די יוגנט האָט צו דערגרייכן. אין דעם אומרואיקן יאָר פון 1937. ער האָט פאַרלוירן די האפענונג. אַז די מענטשהייט קאָן עפּעס דערוואַרטן פון די שילער פון דער "רעמעסלנע". די קומענדיקע פּראַלעטאַריער. וואָס קאַנען זיך נישט צע־די מיט דער מענטאַליטעט פון אַ "מעגעלע".

זיין גלויבן אין דער יוגנט האָט אַפּילו נישט צוריק־ געשטעלט דעם קלאַנג. אַז ס׳איז פאַרשווּנדן פּערלשטיין, דער ״מעגעלע״ פון צווייטן יאָר. נאָך דעם ווי מען האָט דערשאָסן אַ פּראַוואָקאַטאָר אין אַ דראַזשקע אויף זאַוואַל־דערשאָסן אַ פּראַוואָקאַטאָר אין גע גאָס...

אפשר האָט זיך שוין צווישן די צוויי. וואָס זיצן פאַר אים, אויך אָנגעהויבן אויספּיקן אַ ליבע. מאַלע וואָס עס נעמט זיך אויספּיקן אין דער טונקלקייט פון אַ קינאָ...

נאָר מיטאַמאָל האָט ער זיך געכאַפּט — אַז דאָס מיידל באָר מיטאַמאָל האָט ער זיך געכאַפּט איז זיסל.

זי אויך:! ---

די קאַטאַסטראָפע אין טונעל וואָס ער האָט נאָר וואָס בייגעוווינט. האָט אים אויסגעזען ווי אַ קליינער פאָרפאַל, אויפן וועג צו אַ גרויסער אידיי. אַנטקעגן דער קאָטאַס־טראָפע פון זיין גלויבן, וואָס נעמט זיך קרישלען פאָר זיינע איניי

זי אויך? ---

אין דער טונקלקייט פון קינאַ האָט זיך אים גענומען אויסדוכטן, אַז אָט: פאַר זיינע אויגן ווערט דורכגעבראָכן אַ מאָראַלישע וואַנט אין זיינע אַלע האָפענונגען צו זען אַ קעמפערישע יוגנט, ווערן פאַרשאָטן אונטער די שטיי-נער פון דער קרישלענדיקער וואַנט.

ניין. ער האָט נישט געקאָנט בלייבן גלייכגילטיק צו דעם פאַקט. ער קאָן נישט פאַרבלייבן בלויז אַן עדות. ער מוז עפּעס טאָן דערצו.

מיט איין שנעלע באַוועגונג האָט ער אַראָפּגענומען דעם בחורס האַנט פון זיסלס פּלייצע...

×

אפּנים — די אויפגאַבע וואָס דאָס לעבן האָט אַרויפּ־ געלייגט אויף זעליק שטיינען. איז נישט געווען צו זיין אַ רעוואַלוציאַנער און מאָראַליסט.

צוליב דעם טאַקע האָט ער געהאַט צו זינגען און צו זאַגן. אין דעם פּלאָנטער אין וועלכן ער אליין איז פאַר־קראַכן...

.וועלוול זאַגער — אַפּוועזנד

אין איינעם אַ ווינטערדיקן פרייטיק פרימאָרגן, האָט מען אויך געמוזט זיך אַרױסהעלפן מיט דירעקטאָרס אַנ־דער נאָסטאַלגיע, װאָס איז געװען דאָס אַלטע צאַרישע רוסלאנד.

עס האָט געשנייט. דער פּלאַכער דאַד, אויף וועלכן ס׳איז ארויס דאָס פענצטער פון קלאַס איז פול געוואָרן מיט ווייסן, פּוכיקן שניי, וואָס האָט אויסגעזען אומשולדיק און צוציענדיק. האָבן חברה ניט געקאַנט ביישטיין דעם נסיון, אויפגעמאַכט דאָס פענצטער, און צווישן אַ יאַ און אַ ניין האָט זיך צעפלאַקערט אַ מלחמה מיט שניי־קוילן, און די ווייסע, האַרטע "סניעזשקעס" זענען געפלויגן אהין און צוריק, כאָטש עס איז שוין געווען היפּש נאָכן גלאָק, אויף וועלכן קיינער האָט סיי ווי קיין אַכט ניט געלייגט. ערשט ווען אַזאַ "סניעזשקע" האָט געטראָפן דער לע־רערין פון פּויליש, וועלכע איז נאָר וואָס אַריין אין קלאַס ברילן —

ערשט דעמאָלט האָט מען זיך געכאַפּט, וואָס מ׳האָט דעמאָלט דעמאָל... דאָ אָפּגעטאָן...

די צווייטע שעה איז געווען מעכאַניק. מען האָט גער וואַרט אויפן פּסק־דין פון דירעקטאָר.

געוווסט האָבן מיר דעם דירעקטאָרס מיינונג וועגן אונדז, וואָס מען מוז מודה זיין — איז געווען ניט גאָר קיין געהויבענע. ווען ער איז געווען אין אַ גוטער שטי־מונג, האָבן מיר ביי אים געהייסן:

דער פריזיער פאריין...

דעם נאָמען האָבן מיר זיך פאַרדינט, מחמת ביי פאַר־
שידענע מלוכישע פאַראַדן, ווען שילער דאַרפן מאַרשירן,
האָבן אַלע שילער זיך באַוויזן אין זייערע אוניפאָרמען.
די "רעמעסלנע" האָט אויך געהאַט אַן אוניפאָרם, אפילו
ווען דאָס איז בלויז געווען אַ ברוין, סאַמעטן היטל מיט
אַן אויסגעהאָפטן מגן־דוד אינמיטן. נאָר ס'האָט זעלטן ווער
גענומען זיך די טרחה צו קויפן אַזאַ היטל. איז שוין
במילא אויסגעקומען, אַז יעדער האָט געטראָגן אַזאַ היטל,
וואָס ער האָט פאַרמאָגט. ווען דער דירעקטאָר האָט גער
כאַפּט אַ קוק אויף די אויסגעשטעלטע רייען, אויף דער
קאַלעקציע פון היטלען, מיט וועלכע מיר האָבן זיך פּרע־
זענטירט, האָט ער זייטיק באַמערקט:

-- פונקט ווי אַ פריזיער פאריין...

...און געזאָגט האָט ער עס, אָן אַ טראָפּן באַגייסטערונג...

נאָך פאַרן קלונג זענען שוין אַלע געזעסן אויף די ערטער. וואָס דאָס אַליין איז שוין געווען אַן אויסדרוק פון חרטה.

דער דירעקטאָר איז אריין אין קלאַס. דער טונקעלער וואַלקן, וואָס איז געווען פאַרצויגן איבער זיין פּנים. האָט אָנגעזאָגט דעם קומענדיקן שטורעם.

מיט אימפּעט האָבן מיר זיך אויפּגעשטעלט, אים צו באַגריסן. עמעץ האָט אָנגעהויבן, און אין אַ רגע האָט שוין דער קלאַס געדונערט, ווי אַ ראָטע זעלנער:

ידאָראָוויאַ זשעלאַיעם, וואַשע וויעליטשעסטוואָ!-

פון וואַנען האָבן זיך די ווערטער גענומען? ווער האָט זיי אונטערגעזאָגט?

אַלע אויגן — ווי רעפלעקטאָרן זענען געווען אַנגער שטעלט אויפן דירעקטאָר. ער איז געשטאַנען אויסגער צויגן ווי אַ סטרונע, אין זיין אויג האָט געפינקלט אַ טרער פון גערירטקייט...

מצד די שילער האָט דעם דירעקטאָר ניט געפעלט קיין צרות. די לערער זענען אויך נישט אָפּגעשטאַנען.

מיטן אינזשיניער ראָזמאָן האָט דער דירעקטאָר געד פירט אַ כסדרדיקע מחלוקה וועגן זיין זייגער, וואָס האָט זיך תמיד געשפעטיקט, אָן שום באַרעכטיקונג, און דער־ פאַר איז ער תמיד געקומען שפעט אין שול אריין.

דער אינזשיניער ראָזמאַן האָט געהאַט אַ שווער שטיקל אַרבעט איבערצוצייגן דעם דירעקטאָר, אַז זיין זייגער שפעטיקט זיך טאַקע. ער האָט אים אַרויסגעצויגן פון טאַש, ווי אַן אומצווייפלהאָפטן באַווייז און אָנגעוויזן:

...ן נאט זעט אליין...

ער האָט זיך געהאַלטן ביי ס׳זייניקע אפילו דאַן, ווען יעדער האָט געוווסט, אַז פּונקט 12 בייטאָג האָט די פּייער־לעשער סירענע אָנגעזאָגט דער גאַנצער שטאָט, ווי שפּעט עס איז. אַלע האָבן זיך באַנוצט מיט אָט דער צייט, אפילו די — מיט אייגענע זייגערס. דאָס האָט דער דירעקטאָר געוואַלט וויסן:

- נישט געהערט די סירענע, האַ? ---
- ווי איך בין אַ ייד, ניט געהערט האָט ראָזמאַן געענטפערט.

אין זיינע סטודענט־יאָרן, האָט דער דירעקטאָר אויך קיין האָניק נישט געלעקט, און דעריבער האָט מען וועגן אים נישט געקאָנט זאָגן, אַז ער לאַזט זיך פירן פאַר דער נאַז; אַז מ׳קאָן אָפּקומען גלאָט מיט אַ תירוץ, וואָס איז אויסער יעדער לאָגיק. מיט געדולד און אויסדויער האָט דער דירעקטאָר זיך אונטערגענומען צו באַווייזן, אַז ער קאָן זיך אויף אָט די קונצן.

:און טאַקע

אַראָפּקוקנדיק פון דער אויבערשטער באַלוסטראַדע האָט ער געזען ווי דער לערער ראָזמאַן גייט מיט די טרעפּן ארויף צו זיין לעקציע. ער נעמט ארויס זיין טאַשן־זייגער, טוט אַ קוק אויף דער צייט, כדי צו זיין זיכער אויף זוויפל ער האָט פאַרשפּעטיקט, און דרייט צוריק די וויפל ער האָט פאַרשפּעטיקט.

פון אָט דער אַנטדעקונג האָט דער דירעקטאָר קיין סוד ניט געמאַכט...

די מעשה מיטן זייגער איז בלויז געווען דער אריינר פיר צום ריכטיקן ספעקטאַקל, וואָס האָט זיך אָפּגעשפּילט יעדעס מאָל, ווען דער לערער ראָזמאַן האָט פּאַרלאַנגט, אַז שכירות זאָל מען אים צאָלן דירעקט, טאַקע אין האַנט אַריין...

אָזוי ווי מען ציילט אין אַ טייסטער געלט? — האָט — דער דירעקטאָר געוואַלט וויסן...

לויטן דירעקטאָרס אינזען איז געווען מער יושרדיק מען זאָל אויסצאָלן ראָזמאַנס פרוי. וואָס האָט קינדער עסן צו געבן. וועגן זיסלען, האָט ער מיט גרויס רעספּעקט אַ טראַכט געטאן:

... אָט דאָס איז עס... אַזאַ דאַרף זיין די יוגנט —

איז וואָס־זשע האָט דערזען זעליק שטיין אין דער טונקלקייט פון באָיאָרקיס קינאָ?

ער האָט דערזען — דאָ, ממש פאַר זיינע אויגן — ווען אויפן עקראָן שפּילט זיך אָפּ די דראַמאָטישע סצענע פון דורכברוך, אין וועלכע ער האָט געזען דעם סימבאָל פון דער נייער אָרדענונג פון וועלכער עס טיילט אָפּ אַ שטיינערנע וואָנט — אין דעם דראַמאָטישן מאָמענט פון עקזאַלטאַציע האָט ער דעזען, ווי עס זיצט אַ ״מעגעלע״ פון צווייטן קלאָס, זיין האָנט פאַרלייגט אויפן פּלייצע פון אַ מיידל, און זיי פילן זיך אַזוי היימיש, ווי היימיש מען קאָז זיין אין דער טונקלקייט פון אַ קינאַ...

#### ×

דער נאָמען האָנטװערקער־שול — וואָלט פאַרבלינט; סתם אַ נאָמען פאַר אַ שול — אויסצובילדן פאַכלייט; אַ סטאַטיסטיק — אויב עמעצער וואָלט זיך אונטערגער אַ סטאַטיסטיק — אויב עמעצער וואָלט זיך אונטערגערנומען איבערצוציילן די יידישע פאַך־שולן אין פּוילן. אַבער דער שול האָט מען גערופן: "רעמעסלנע״.

אַ שילער פון דער שול וואַלט פאַרבליבן אַן איינס אין דער פּנימלאַזער סטאַטיסטיק, ווען ער הייסט ניט: אין דער פּנימלאַזער שלמה "ביקל", אָדער איזיע אייזיק "שמאַלץ", אָדער שלמה "ביקל", אָדער איזיע "קיבעבע", אָדער נאָטע "דער ווילדער שאָס".

אַזוי טאַקע וואָלט אַ לערער. ווי יעדער — וואָס טראָגט דעם נאָמען לערער פאַרבליבן איינער פון די. וואָס גיט זיך אָפּ מיט לערעריי. אַן אַן אייגענעם קען־צייכן. אָבער ניט אַ לערער פון דער "רעמעסלנע". דאָ האָט שוין אַ לערער געהאָט ניט בלויז אַ נאָמען, נאָר טאַקע אַ כאַראַק־לערער געהאָט ניט בלויז אַ נאָמען, נאָר טאַקע פון אַנדערע טעריזאַציע, וואָס האָט אים אויסגעטיילט פון אַנדערע לערער.

אָט געמט דעם מאַטעמאַטיק־לערער. ער האָט געהאַט זיין סיסטעם.

אַז מירן ענעמען אָט װאָס – האָט ער אָנגעװיזן אױפּן – טאָװל – און טאָפּלען אױף אָט װאָס – װעלן מיר באַ־ טאָװל – אַט װאָס...

דערויף האָט נאָטע "דער ווילדער שאָס". וואָס קאָן בדרך הטבע ניט זיצן רואיק, געפילט פאָר נויטיק צו בדרך הטבע ניט זיצן רואיק. בעפילט פאָר נויטיק צו באַשטעטיקטן:

... אַז מען זעט עס באַשיימפּערלעך...

דער דאָזיקער באַשיינפּערלעך איז אים גלאַט ניט דער דאָזיקער באַשיינפּערלער האָט אויך געהאַט זיין דרך אַדורך — מחמת דער לערער האָט אויך געהאַט זיין דרך הטבע — צו רייסן ביי די אויערן...

און נאַך עפעס:

דער לערער וואַסערמאַן איז געווען אונדזער קלאַסן־ דערציער. וואָס דאַרף ניט בלויז אַכטונג געבן אויף דער אַקאַדעמישער זייט פון אונדזער דערציאונג. נאָר אויך אויף דער מאָראַל און גוטע מאַניערן, מיט וועלכער דער קלאַס האָט זיך ניט אויסגעצייכנט.

פאסירט אמאל:

די "רעמעסלנע" האָט איינגעלאַדן די האַנטווערקער־ שול פאַר מיידלעך אויף אַ פילם־אוונט, אין גרויסן זאַל פון דער שול. נאָך אַלעמען — איז דאָס יאָר 1937 ניט געווען מער דאָס יאָר פון אַפּגעשטאנענקייט...

נאָר ווייל דער לערער וואַסערמאַן האָט געקאָנט זיינע תלמידים, און ווייל מיר האָבן שוין אַביסל פריצייטיק גע־ נומען ארומרודערן, האָט ער — ווי אַ דערציער — גע־ פונען פאָר נויטיק אונדז באַצייטנס צו וואַרענען:

ייננלעך — האָט ער אָנגעהויבן זיין רעדע — אַנווייזנדיק מיט אַ פינגער וואָס וואָרנט אויף דער זייט. ווו מיר זענען געזעסן — יינגלעך — אַז איר וועט זיך אויפפירן ווי גאַסן־יינגלעך, וועט מען אייך שיקן צו גאַסן־מיידלעך...

נאָך אַזאַ אריינפיר. האָט ער שוין -- פּאַרשטייט זיך מער גאַרניט געהאַט וואָס צו זאָגן, ווייל מען האָט -- מער גאַרניט געהאַט וואָס צו זאָגן, ווייל מער אים סיי ווי מער ניט געהערט. צוליבן טומל פון די רייען -- וווּ די מיידלעך זענען געזעסו.

די יינגלעך האָבן גאָרניט געהאָט צו דערווידערן קעגן דעם פאָרשלאָג, און זענען דעריבער געזעסן רואיק, אפּילו געשמייכלט דערביי.

אַז די מיידלעך האָבן זיך לסוף אַביסל באַרואיקט, האָט זיך דער לערער נאָך אַלץ ניט געפילט באַקועם, ווייל ער האָט בשום אופן ניט געקאָנט אויפקלערן, וואָס ער האָט אייגנטלעך געמיינט, ווען ער האָט געזאָגט...

ווי יעדער שול. האָט אויך די "רעמעסלנע" געהאָט אויך די "רעמעסלנע" געהאָט אַ דירעקטאָר, און ווי קאָן מען אים פאָרבייגיין?

עס איז נויטיק צו וויסן, אַז ביים דירעקטאָר אין קאַר בינעט איז געווען אַ טעלעפאָן, אויפן וואַנט. און אַנטקעגן איז געזעסן ביי אַ טיש די סעקרעטאַרין פון ״רעמעסלנע״. די פריילן דאָדיוק, צוליב וועלכער יעדער פון אונדז האָט געזוכט אַ תירוץ, ער זאָל קאָנען אריינקומען אין קאָנצעלאַריע.

האָט מען טאַקע אַמאָל באָמערקט, ווי דער דירעקטאָר רעדט דורכן טעלעפאָן. ער האָט זיך פאַרנייגט. אַראָפּ־גענומען פאַר יענעם דעם הוט און מיט גרויס ערנסטקייט געלאַזן וויסן, אַז:

דאָ רעדט דער אינזשיניער משה באַסעוויטש. פּון דער יידישער האַנטווערקער־שול. וועלכע געפינט זיך אויף דער יידישער האַנטווערקער־דייאונפּופציק...

צוזאָמען מיטן אינזשיניערן־דיפּלאָם, האָט ער אין די לענדער וווּ ער האָט שטודירט, אָפּגעשפּאָרט אויך אַ סענ־ טימענט פאַר זייער שפּראַך און קולטור.

במילא איז שוין פּויליש ניט געווען זיין מוטער־ שפּראַך. אפילו ניט זיין שטודיר־שפּראַך.

מיט אונדז האָט ער געלערנט מעכאַניק און טעכנאָר לאָגיע. פילבאַר פּאָרן דירעקטאָרס נאָסטאַלגיע. האָט מען ביים אויסרופן די קלאַס־רשימה געענטפערט אויף דייטש.

איז דער ענטפער געווען: — אייזיק גלאַזמאַן — אייויק גלאַזמאַן אַנוועזנד.

שלמה נאָוויק — אַפּוועזנד. —

זיסל איז ניט געווען דאָס שענצטע מיידל פון קלאָס, מחמת קיינער האָט נישט געקאָנט פאַרנעמען דאָס אָרט פון דער, וועלכער מ׳האָט שוין לכתחילה גערופן מיטן אומאָפּפרעגבאַרן נאָמען: פּופּע.

צי זי האָט טאַקע אויסגעזען ווי אַ ליאַלקע איז געד ווען אָפּהענגיק פון דעם, פון וועלכן ווינקל מען האָט זי גענומען אונטערן שפּאַקטיוו: ווי אַלט דער פּאַרליבטער איז געווען...

סיי ווי — זי איז געווען אַ זאָרגלאָז־פּריילעכע, אַ צו־ געלאָזנע, מיט חן־גריבעלעך און ביידע באַקן און זיך וואַרעם געטוליעט. דאָס איז אויך געווען אַ מין באַנע־ מונג וואָס האָט אונטערגעשטראָכן, אַז זי איז גאָרנישט אויסן — אָט:

...באַוווּנדער מיין שיינקייט...

ווען שילער פון אַנדערע שולן זענען געקומען באַזוכן די מיידלעך אין אינטערנאָט פון דער האַנטווערקער־שול. האָט זיך פּוּפע טאָקע אָנגעזען. צו וועמען מען איז ניט געקומען, האָט מען קודם זיך אַרומגעכאַפּט מיט איר...

דעריבער האָט קיינער ניט באַמערקט ווי אַזוי און ווען פון צווישן אַלע מיידלעך איז דווקא ויסל געוואָרן דער צענטער. צו וועלכן ס׳האָבן גראַוויטירט די רחורים.

ניאָמקע, דער מאַטעמאַטיקער פון טשעטשיקס גימ־ נאַזיע איז טאַקע געווען דער ערשטער, וואָס האָט וועגן דעם געהאַט צו זאָגן:

- זי איז געוואָרן דער צענטער. צו וועלכן די שי־ בער האָבן אַנגעהויבן גראַוויטירן, כאָטש לויט דער לאָגיק האָט עס געדאַרפט זיין פּוּפע.
- דערקלערן אַ מיידל לויטן שכל הלאגיק קאָן דערקלערן אַ מיידל לויטן שכל הלאגיק איז נאָר אַ טרוקענער מאַטעמאַטיקער, ווי ניאָמקע איז אים איצל אריינגעפאָרן אין די רייד אַ מיידל איז דאָך ניט קיין פיגור אויפן שאַך־ברעט.

— איצל האָט פיינט געהאָט פאָרמולעס און לאָגיק דערפאָר אָבער האָט ער ליב געהאַט מוּזיק און מיידלעך. אָבער מודה געווען האָט ער זיך:

... זיסל איז געקנאָטן פון גאָר אַן אַנדער טייג...

ניאָמקע גלייבערזאָן איוּ ניט געווען פון די בחורים וואָס גיבן אַזוי שנעל נאָך.

זיסל האָט איר איגענע ביאָלאָגישע טעאָריע. און — לויט איר באָהאַנדלט זי אירע פריינד. פאַר איר זענען

דורות, אין אַלע צייטן, אין אַלע גלותן, צעשפרייטונגען צוישן פעלקער זיך דערמאָנט, אַז זיי זענען דאָס אויסדער־
וויילטע פאָלק, אַז זיי זענען די איינציקע צווישן אַלע פעל־
קער וואָס האָבן אויסגעקליבן יהוהן, אים צו דינען. דאָס
האָט זיי געהאָלפן איינצוהאַלטן זייער באַזונדערקייט און
זייער נאַציאָנאַלע אָנגעהעריקייט.

דער קלאַס פון 37טן יאָר

בכלל ניטאָ קיין בחורים־מידלעך, נאר חברים און קעגנער.
זי צעטיילט די געזעלשאַפט לויט קלאָסן און פּאָרטייען...

זיסל האט היפשלעך פאַרשפּעטיקט מיט איר טער אריע האָט דערויף איצל באַמערקט ווען גאָט וואָלט איבערגענומען זיסלס טעאַריע, וואַלטן פּאַסירט צוויי זאַכן: ערשטנס הוואָלט בכלל קיין וועלט ניט געווען, צווייטנס וואָלט ער אַנשטאָט מענער און פרויען, באַלד אַנגעפילט דעם גן־עדן מיט סאַציאַליסטן, קאָמו־ ניסטן; בונדיסטן; ציוניסטן און עסט קינדערלעך גראַז וון פירט דעבאָטן, אַזאַ יאָר אויף מיר, ווי ער האָט געהאַט מער שכל; ער האָט באַשאַפן מענער און פרויען צוליב מער שכל; ער האָט באַשאַפן מענער און פרויען צוליב

גאָר אַנדערע צוועקן, ווי פירן פּאָליטישע דעבאַטן...
מעגלעך: זיסל האָט אפשר יאָ געוווסט, וועגן וואָס
חברה שפּאַרן זיך, הגם זי האָט זיך קיינמאָל ניט פאַר־
טראַכט וועמען צו געבן גערעכט: ס׳איז געווען דאָס יאָר
1937. די וועלט האָט געצאָפּלט אין פּאָליטישע קאָנוווּל־
סיעס, ווי אַ שווער־קראַנקער. די יוגנט האָט געפּלאָטערט
מיט אידעאָלאָגיעס; געשלונגען פּאָליטישע לופט, וואָס איז
פול געווען מיטן ריח פון דינאָמיט, און געשפּיגן מיט פייער.

דערפאַר טאָקע האָט עס גאָר אָפט פּאָסירט, אַז ניט איין בחור וואָס איז געקומען זען אַ מיידל אין אינטער־ איין בחור וואָס איז געקומען זען אַ מיידל אין אינטער־ נאַט, האָט געלאָזן זיצן ״דאָס פּראָבלעם״ און מיט אייפער זיך אריינגעלאַזט אין וויכוח מיט ייסלען, פאָרגעסנדיק צוליב וואָס, מיט וועלכע כוונה ער איז דאָ לכתחילה געקומען...

×

ביי באָיאַרסקין אין קינאָ האָט מען געוויזן דעם פילם ביי באָיאַרסקין אין קינאָ האָט מען געוויזן דעם פילם "טונעל", אין אַ סעאָנס פאָר שילער.

זעליק שטיין, דער שילער פון דריטן יאָר "רעמעסלנע" האָט אין דער טונקלקייט פון קינאָ דערזען עפעס, וואָס איז געווען ניט נאָר אויסער די ראָמען פון עקראָז, און פון דער געשיכטע, וואָס האָט זיך דאָרט אָפּגעשפּילט, נאָר טאַקע אויסער די ראַמען פון דעם סדר, וועלכן ער באָר טאַקע שטיין האָט געוואָלט די יוגנט זאָל זיך פירז.

— זעליק שטיין איז שוין געווען — קאן מען זאגן כמעט אַ דערוואַקסענער. ווו נאַר ער האָט געטראפן די שילער פון דער האַנטווערקער־שול. ביי דער אַרבעט אין וואַרשטאַט; אויפן איבעררייס — אַלע זיינע געדאַנקען האַבן געהאָט אין פּונקט:

די יוגנט פאַרטאַכלעוועט צייט אויף "פּוּסטע הַאַכּן", אַנשטאָט אָפּגעבן זיך מיט ענדערן דעם סדר פון דער וועלט... די מענטשהייט, אַלץ דאַרף געטאָן ווערן פאַר דער מענטשהייט און ניט כדי צו באַפרידיקן קליינ־לעכע אַמביציעס. דאָס ציט אָפּ די יוגנט פון איר הויפּט־אויפגאָבע אין לעבן...

ווען ער האָט אויפגעכאַפּט, וואָס די בחורים זאָגן אַלץ

אַלע געועצן, זענען שוין באַקאַנט געווען אין די קולטורן פון יענער צייט. זיי זענען אַרומגעגאַנגען שבל־פּה ווי חכ־מות און פילאָסאָפִישע אמתן ביי די גרויסע פעלקער פון מיטעלן מזרח.

דער פאַרדינסט פון יידן באַשטייט אין דעם, וואָס זיי האבן דורכן גערעדטן און, שפעטער, פאַרשריבענעם וואַרט פאַר דער מענטשהייט די דאָזיקע חכמות פון די פאַרשווּנדענע ציוויליזאַציעס. יידן, אָדער עברים, ווי זיי האָבן זיך דאַן גערופן, זענען געווען בלויז א קליינע גרופע צווישן פילצאַליקע סעמיטישע שבטים, וואָס האָבן אין יענער צייט אַרומגעוואַנדערט איבער דעם אַראַבישן האַלב־יענער צייט אַרומגעוואַנדערט איבער דעם אַראַבישן האַלב־אינדזל, קען זיין אַז דער צוזאַמענטרעף מיט די ציווילי-אינדול, קען זיין אַז דער צוזאַמענטרעף מיט די ציווילי-זאַציעס פון בבל און מצרים, ווו זיי זענען א געוויסע צייט געווען שקלאַפן, האָט ביי זיי דערוועקט דעם באַגער צו ווערן אַן איינהייטלעך פאָלק, ווען די אַנדערע מדבר־נאַמאַדן האָבן נאָך די דאָזיקע אַנטוויקלונגס־שטופע נישט געראַט דערגרייכט.

עס זענען דאָ עטלעכע הױפּט־פּאַקטאָרן װאָס פּאַראײ־ניקן אַ פּאַלק. דאָס זענען: די גרענעצן פון לאַנד װעלכע דאָס פאַלק באַװױנט, די שפּראַך, מנהגים, טראַדיציע, רעליגיע. אָבער קודם כל איז עס דאָס לאַנד, װײל אין איין לאַנד קענען די איינוווינער האָבן פּאַרשידענע שפּראָכן, דיאַלעקטן, זיך אונטערשיידן מיט טראַדיציעס און אוודאי מיט רעליגיע.

די יידן האָבן גלייך פון זייער ערשטן פּרוּוו צו פאַר־ אייניקן זיך אין אַ פּאָלק. נישט פאַרמאָגט דעם וויכטיקסטן פאַראייניקונגס־פאַקטאָר — אן אייגן לאַנד. דאַקעגן איז זיי געגעבן געוואָרן אַ רעליגיע־קאָנסטיטוציע, וועלכע האָט אינקאָרפּאָרירט געזעצן לויט וועלכע די אָנגעהעריקע צום פאַלק האָבן זיך געדאַרפט פירן. עס וואָלט געווען ריכטי־ קער צו זאָגן. אַז די געזעצן וואָס די יידן האָבן באַקומען זענען פארזיגלט געוואָרן מיט גאָטעס נאָמען. ווייל דאָס איז געווען אין יענע באַדינגונגען דאָס איינציקע מיטל וואָס האָט געקענט אויפצווינגען זייער אויספירונג. אָדאַנק דעם צוזאַמענטרעף פון יידן, וועלכע זענען געווען וואני דערנדיקע נאָמאדן מיט אַ העכערער ציוויליזאַציע זענען זיי אַריבערגעשפּרונגען עטלעכע שטאַפּלען פון נאָרמאַלער פאָלקס־אַנטוויקלונג, און דערפאַר זענען זייערע געזעצן געווען מאָראַלישע און עטישע. וועלכע עס האָבן געוויינלעך פאַרמאָגט איינגעזעסענע פעלקער מיט לאַנגע טראַדיציעס.

דורך אויסקלויבן אן איינציקן גאָט האָבן די יידן זיך אַוּועקגעשטעלט באַזונדער פון אַנדערע פעלקער און זייער צייט. און שפּעטער פאַרהיט געוואָרן פון אַסימילאַציע און אויסמישונג; אַז יהוה האָט אויסגעקליבן די יידן, קען מען גלייבן – אויב מען וויל. אָבער אַז די יידן האָבן אויסגעקליבן יהוהן פאַר זייער גאָט דאָס איז אן אומבאַ־ אויסגעקליבן יהוהן פאַר זייער גאָט דאָס איז אן אומבאַ־ שטרייטבאַרער פּאַקט.

דאָס איז געזוען דער אָנהייב פון יידישן פאָלק. עס איז געבוירן געוואָרן אין גלות. זיי האָבן אויסגעקליבן דאָס לאַנד כנען ווו זיך צו באַזעצן. (מען קען אויך זאָגן אַז גאָט האָט פאר זיי אויסגעקליבן און געשענקט זיי דאָס לאַנד.)

מעגלעך, וואָלטן יידן גענאָסן פון דער זיכערקייט, פון וועלכער עס האָבן גענאָסן אַנדערע פעלקער פון אַלטערטום אין זייערע לענדער, וואָלטן זיי אַזוי ווי יענע אונטערגע־ גאַנגען נאָכן דערגרייכן דעם זעניט פון אַנטוויקלונג. אָבער צוליב דעם געאָגראַפישן אָרט וווּ זייער אויסגעקליבן לאַנד איז געלעגן איז זיי קיין רו נישט באַשערט געווען. זיי האָבן באַווויגט. ווי מען רופט עס היינט אָן. אַ בופּאָר־לאַנד. וועלכעס איז געווען אַרומגערינגלט מיט די גרויסמאַכטן פון יענער צייט: מצרים, בבל, אשור, וועלכע האָבן, קעמפנ־ דיק צווישן זיך, יעדעס מאָל פאַרנומען דאָס קליינע לענ־ דעלע וואָס איז געלעגן אויף זייער וועג. די רעליגיע, וועלכע האָט די יידן צעמענטירט אין אַ פּאָלק. אַ גלות־רע־ ליגיע וואָס איז געבוירן געוואָרן אין מדבר. האָט זיי אויפּ־ – געהאַלטן פון אונטערגאַנג אין די שפעטערדיקע גלותן גלות־בבל און, שפעטער נאָך דעם צווייטן חורבן פון בית־ המקדש. אין דער צעשפרייטונג איבער דער רוימישער אימפעריע.

אין יעדן פון די קורצע פעריאָדן, אין משך פון וועלכע דאָס יידישע פאָלק האָט גענאָסן פון אומאָפּהייניקייט אין אייגענעם לאַנד ישראל. האָט נאָך אַ געוויסער צייט זיך אָנגעהויבן צו מערקן אַ דעקאַדענץ, אַ זינקען פון מאָראַל, אַזוי ווי דאָס איז געווען דער פאַל פון אַנדערע איינגעזע־סענע פעלקער אין יענער (און אפשר אויך היינטיקער) צייט.

עס איז אָבער ביי די יידן געווען אַ שטאַרקער כוח. וועלכן די אַנדערע פעלקער האָבן נישט פאַרמאָגט, זייער אייגנאַרטיקער מאָנאָטעאיסטישער גלויבן. ער איז זיי גע־ גאָט האָט זיי מעבן געוואָרן דורך דעם ערשטן שליח וואָס גאָט האָט זיי געשיקט משה רבינו. פון דאַן אָן איז ביי זיי אַנטשטאַנען די טראַדיציע פון נאַציאָנאַלע שליחים פון גאָט. וועלכע האָבן זיך גערופן נביאים. זיי האָבן, איבערצייגט דאָס פּאָלק, אַז דאָס איז דער געזעץ פון גאָט: די נביאים האָבן - אָנגעהאַלטן די ליניע פון מאָראַל און עטיק שפרינגלעכע באַזע פון דעם פאָלקס אַנטשטייאונג. די שליחים־נביאים זענען געווען דער קעגנווירקנדיקער כוח צו דעם גייסטלעכן אַפאַראַט וואָס האָט זיך געשאַפן ביי יידן, פונקט ווי ביי אַנדערע פעלקער, וועלכער האָט שטענדיק אַרויסגעוויזן די טענדענץ צו פאַרוואַנדלען רעליגיע און גלויבן אין אַן אינסטיטוציע. דורך פּריידיקן אידעאַלן האַבן די נביאים אָנגעצונדן דעם גייסט און מיטגעריסן דאָס פאָלק, נישט דערלויבנדיק אים אַריינצופאַלן אין סטאַגנאַ-ציע, נאָך וועלכע עס קומט געוויינלעך ירידה. אין צייטן פון יאוש. אין פאַרשיקונג. האָבן זיי דערמאָנט דעם פאָלק פון וואַנען עס שטאַמט און אַז עס האָט אויסגעקליבן אַן אַנדער וועג ווי דער געצנדינערישער אַרום.

אידייען זענען אין זייער מהות שטאַרקער און דויער־האַפטיקער. ווי פיזישע פאַרמען. זיי פאַרבלייבן און לעבן ביי מענטשן נאָך דעם ווי מאַטעריעלע אָביעקטן זענען שוין פון לאַנג זיך צעפאַלן און פאַרוואַנדלט אין שטויב. די יידן האַבן זייערע אידייען פאַרשריבן אין אַ בוך. דאָס בוך, דער תנ״ך, האָט איבערגענומען די שליחות פון די נביאים. דורך לייענען און לערנען דאָס בוך האָבן יידן אין אַלע

# ווי אַזוי מיר זענען געוואָרן דאָס אויסגעקליבענע פאָלק״....

איין ווערסיע דערציילט. אַז גאָט האָט, דורך זיינע שליחים די פּאָלקס־נביאים, געלאַזט וויסן די יידן, אַז זיי וועלן זיין דאָס אויסדערוויילטע פאָלק. היינט, אין לעצטן פערטל פון צוואַנציקסטן יאָרהונדערט. איז שווער אַנצו־ נעמען די דאָזיקע ווערסיע: אַפילו די רעליגיעוע יידן נע־ מען היינט נישט מיר ווערטלעך אַלץ וואָס שטייט אין דער תורה, דאָך, אַ לאָגישע און וויסנשאַפטלעכע אויפקלערונג פון דער פריער געשיכטע פון יידן.. מוז זיך שטיצן אויף אַלטע יידישע שריפטן. די יידישע תורה איז אַ געשיכטלעכער רעקאָרד – דאָס האָבן צווישן אַנדערע באַשטעטיקט די אויסגעגראָבענע מגילות ביים טויטן ים. שטיצנדיק זיך אויפן תנ״ך, קען מען נאָכפּאָלגן די אַנט־ וויקלונג פון יידישן פאַלק פון זיין אַנטשטייאונג אָן. אין דעם אַנאַליז פון דער דאָזיקער אַנטוויקלונג ליגט. גלויב איך. דער שליסל צו אונדוער באַשיידענער פאָרשונג. אָבער כדי צו געפינען דעם ענטפער מוז מען צוריקגיין גאַנץ ווייט

קודם כל מוו פעסטגעשטעלט ווערן אַז מאָנאָטעאיזם, דער גלויבן אין איין גאָט. איז נישט געווען קיין פּלוצלינג־ דיקע דערשיינונג און נישט קיין יידישע דערפינדונג. עס איז טאַקע נישט באָקאַנט גענוי ווי אַזוי דער גלויבן איז אַנטשטאַנען. מען ווייסט אָבער. אַז אין אַלטן מצרים האָט אין אַ געוויסן פּעריאָד געהערשט אַ דינאַסטיע וואָס האָט אָנערקענט אַיין גאָט. מען מוז זיך אויך צוקוקן צו פריע געצנדינערישע רעליגיעס. די ערשטע מענטשלעכע גלוי־ בונגען זענען באַשטאַנען אין פאַרגעטערן די הימלישע אַביעקטן – די זון, שטערן, און די עלעמענטן, פּייער, וואַ־ סער. ווינט. וואַרשיינלעך איז גלייך מיט דעם געקומען דאָס פאַרגעטערן פון אבות. דער ערשטער שטאַפּל פון אַנטוויקלונג פון דער מענטשלעכער געזעלשאַפט. ווי מיר קענען זי היינט, איז געווען די פאַמיליע־איינהייט. ווען דער קאָפּ פון דער פאַמיליע, דער פּאַטריאַך איז גע־ שטאַרבן, האָט מען זיין סקעלעט פאַרהאַלטן: אָפּגעגעבן אים א ספעציעל אָרט; אַועקגעלייגט פאַר אים יעדן טאָג עסן, באַטראַכטנדיק אים ווי דאָס זיץ־אָרט פון פארשטאָר־ בענעמס גייסט. אין דער ווייטערדיקער אַנטוויקלונג האָבן פאַמיליעס זיך אָנגעהויבן צו פאַראייניקן אין שבטים. דאָס איז געווען כדי צו קעינען בעסער זיך פאַרטיידיקן אין אַ געפאַר און זיין מער עפעקטיוו אין יאַגד נאָך גרעסערע חיות. דאָס אָרט פון דעם פאטריאַך האָט פאַרנומען דער אָנפירער פון שבט.

ווען דער אוראַלטער מענטש האָט זיך אָנגעהויבן צו פאָרנעמען מיט פי־צוכט אָבער נאָך נישט געווען באַקאַנט מיט ערד־אַרבעט, האָט ער געמוזט, כדי צו פאַרזאָרגן זיי־ מיט ערד־אַרבעט, האָט ער געמוזט, כדי צו פאַרזאָרגן זיי־ נע בהמות מיט פּאָשע, זיך איבערגעטראָגן פון אָרט צו אָרט. דער סקעלעט פון דעם פאַרשטאָרבענעם שבט־עלט־סטן איז מיטגעטראָגן געוואָרן, מיט דער צייט האָט מען

קאָנסטרואירט פאָר אים אַ ספּעציעל געצעלט. מעגלעך אַז אין די דאָזיקע װאַנדערונגען נאָך פּאָשע און אין קאָמפּן מיט אַנדערע װאַנדערנדיקע נאָמאָדן איז אַזאַ מין סקעלעט פאַרלױרן געגאַנגען. דאָן האָט מען מיטגענומען מיט זיך די ליידיקע װױנונג, װעלכע האָט אַבער אין באָגריף פּון די שבט־מיטגלידער נאָך אַלץ אַנטהאַלטן דעם גייסט פּון דעם פּאַרשטאָרבענעם. דאָס האָט געקענט זיין די ערשטע אַנטװיקלונגס־פּאָזע פון דעם איין־גאָט גלױבן.

פעלקער וואָס האָבן זיך שוין געהאָט באַזעצט אויף לאַנד און זיך פאָרנומען מיט ערד־אַרבעט, האָבן פאַרביטן דעם אַבסטראַקטן גייסט־גלויבן מיט מער האָפטיקע און אָנזעעוודיקע סימבאָלן געמאַכטע פון האָלץ און שטיין.

עס איז שווער צו זאָגן – דערויף זענען נישט פאָראַן גענוג באַווייזן – צו די ביידע סאָרטן גלויבנס: דער גייסט גלויבן און דאָס פאַרגעטערן סימבאָלן. געמאַכטע דורך מענטשלעכע הענט. זענען געקומען גלייכצייטיק אָבער דער צווייטער איז געווען אַ המשך פון ערשטן. יעדנפאַלס, אין דער ווייטערדיקער אַנטוויקלונג פון דער געזעלשאַפט זעט מען אַז די סימבאָלן האָבן גענומען די אויבערהאַנט. מיט דער צייט אָבער איז פאַרגעסן געוואָרן אַז די האָלץ־ און שטיין־אַביעקטן (און שפּעטער מעטאַל), זענען בלויז געווען סימבאָלן וואָס האָבן רעפּרעזענטירט גרויסע און מעכטיקע כוחות און די סימבאָלן אַליין האָבן אָנגעהויבן באַהאַנדלט ווערן ווי ווירקלעכע געטער. צו וועלכע מען האָט זיך געבוקט און תפילה געטאָן.. די יידן זענען אין דעם פרט געווען אן אויסנאָם (גליקלעכער אָדער אומגליק־ לעכער?) אויב נישט אין דער אַלגעמיין־מענטשלעכער. איז אַמווינציקסטנס, אין דער מערבדיקער געשיכטע. זיי האָבן פאַרביטן זייער גייסט־גלויבן, און אויב דער גלויבן האָט זיך געענדערט, איז עס נאָר אין דער ריכטונג פון אַ גרע־ סערער אַבסטראַקציע. קען זיין אַז עס איז אינגאַנצן נישט צופעליק וואָס יידן זענען אַן אויסנאַם. ווייל פאַקטיש זענען יידן פאַרבליבן אַ װאַנדער פאָלק ביז דער גאָר מאָדערנער

די יידן זענען די ערשטע אין דער באַקאַנטער געשיכטע, וועלכער האָבן אָנגענומען אַ גלויבן אין איין גאָט און אים דערפירט צו אַ הויכער מדרגה. משה רבינו. דער פירער וואָס האָט די ישראל־שבטים אַרויסגעפירט פון מצרים פון די פרהס. האָט דורך געבן זיי אן אייגנאַרטיקן גלויבן, צעמענטירט די יידן אין א פאָלק. אין דעם נייעם גלויבן זענען אַריינגעגאַנגען מאָראַליש־עטישע געזעצן, וועלכע זענען געווען דאָס וואָס מען רופט היינט אָן: אַ נאַציאָנאַלע קאָנסטיטוציע. עס איז אָבער פאַלש צו גלויבן, אַז די דאָ־זיקע געזעצן זענען געשאָפן געווארן דורך משהן. פון אַר־זיקע געזעצע זענען געשאָפן געווארן דורך משהן. פון אַר־כעאַלאָגישע אויסגראַבונגען, ווו מען געפינט ליימענע טאָוו־לען פאַרשריבן מיט קונ־פאָרם שריפט פון אלטערטום. דערוויסן מיר זיך אַז אַ סך פון די דאָזיקע, אויב נישט

אויף. וואַרף אַנידער דעם רשע ווו ער איז. לייג אים אין דער ערד. אין אַן אומבאַקאַנטן קבר. אור — נא כגבר חלציך. גבר איז די באַדייסונג אַ העלד. אַ קעמפער (תהלים 8. 24; און איוב 14. 16 — גאָט האָט אים פאַר־גליכן צו אַ קעמפערישן מאַן). אין זיין ענטפער ווייזט גליכן צו אַ קעמפערישן מאַן). אין זיין ענטפער ווייזט גאָט איוב'ן, אַז ער אַליין שפּילט א ראַל אין באַקעמפּן דאָס שלעכטס, דאָס רשעותדיקע. ווי מאַרסעל זאָגט: צו דאָס שלעכטס, דאָס רשעותדיקע. ווי מאַרסעל זאָגט: צו זיין אין אונדזער וועלט איז זיך אַריינמישן אין אַלעם וואָס ווערט געטאָן אין אונדזער וועלט.

דאָס אָנטיילנעמען אין אויפפירונג פון דער וועלט, איז מער ווי איין מדרגה. אויף יעדן ניוואָ דאַרף אַן ענ־ לעכער קאָמף געפירט ווערן. מיר קאָנען נישט אָפּזונדערן דעם יחיד פון דעם, וואָס עס געשעט אין דער וועלט. אָנטיילנעמען איז דער איינציקער וועג. דאָס איז דער פונ־ דאַמענט פאַר אונדזער דערפאַרונג און עקזיסטענץ אין . (גאָלעגער, ט.: די פילאָזאָפיע פון ג. מאַרסעל). גאָט באַמיט זיך נישט צו דערשרעקן איוב׳ן. ער וויל אים געבן מוט און האָפענונג. גאָט באָמיט זיך צו געבן אים אָן עצה צו געפינען אַ וועג ווי צו זען וואָס עס קומט פאָר אין דער וועלט. מיר דאַרפן זיך באַמיען אַזוי צו באַ־ איינפלוסן אַלעס וואָס קומט פאָר אין דער וועלט, עס זאָל אָננעמען אַן אַנדערן כאַראַקטער. אַפּילו בייטן געוויסע -אָט באַר לעבן. גאָט באַ־ װעלכן מיר לעבן. גאָט באַ־ מיט זיך צו בייטן איוב׳ס מיינונג וועגן דער ראָל וועלכער אַ מענטש דאַרף שפּילן אין דער וועלט. דער מענטש דאַרף אַ זיין אויפמערקזאָם און שעפעריש אַקטיוו. דאָס איז צ שטענדיקע שעפערישקייט וועלכע האט דעם ציל צו ברענגען דער וועלט פערפעקציע און הארמאניע און נישט פאָרניכטונג. איוב האָט געפאָדערט פון גאָט, אַז ער זאָל זיין יושרדיק צי די דאָזיקע מענטשן. וועלכע זענען גע־ רעכט און יושרדיק, און היטן אַפּ גאָט׳ס געזעצן. נאָר גאָט פאַרלאַנגט פון איוב׳ן אַז ער זאָל זיין אַקטיוו און קאַנט־ ראַלירן אַלעס וואָס עס קומט פאָר אין לעבן און אין אונ־ דזער אוניווערס. די שדים זענען באַפּאַלן איוב׳ס קינדער און האָבן זיי געהרגעט. זיי האָבן אונטערגעצונדן זיינע הייזער און האָבן צוגערויבט אַלעס וואָס איוב האָט געהאַט. אַבער איוב האָט נישט געשטעלט קיין שום ווידערשטאַנד. איוב האָט געוואָלט גאָט זאָל שטעלן דעם ווידערשטאַנד. יונג׳ס אויסטייטשונג פון אַלעם דעם וואָס געשעט איז אָ רעַװלטאַט פון אַרכיטיפּן. יונג זאָגט: אַלץ וואָס געשעט. אַלע וויכטיקע אידייען וואָס ווערן רעאַל אין היסטאַריע, גייען צוריק צו די אַרכיטיפּן. דאָס אונטערבאַווּסטזיין איז דער שורש פון די אינסטינקטיווע כוחות פון דער פסיכע -און פון די אַרכיטיפּן וועלכע רעגולירן זיי״. אויך די אי דייען פון רעליגיע און פילאָסאָפיע וועלכע האָבן עקזיס־ טירט אין די פריערדיקע דורות פון דער מענטשלעכער היסטאָריע, גייען צו זיי צוריק. יונג דערציילט, אַז איך האָב געזען דעם היטלעריזם קומען. און איך פאַרשטיי דאָס, ווייל איך קאָן דעם כוח פון קאָלעקטיוון אונטערבאַווּסט־ זיין, ווען איך בין אין דייטשלאַנד גלויב איך דאָס אַלץ: איך ווייס. אַז עס דאַרף ווין, ווי עס איז. נאָר שפעטער ווען היטלער האָט פאַרנומען טשעכאָסלאָוואַקיע (1938)

. האָט זיך יונג מודה געווען. "איך האָב געמאַכט אַ טעות״. שרייבט יונג וועגן היטלערן:

די אויסערגעוויינלעכע כאַראַקטעריסטיק פון זיין פיזיאָנאָמיע. איז זיין פאַרחלומטער קוק. עס איז געווען פיזיאָנאָמיע. איז זיין פאַרחלומטער קוק. דער מיסטישער אין זיינע אויגן דער בליק פון אַ נביא. דער מיסטישער כאַרטער זיינער מאַכט אים טאָן זאַכן. וועלכע זעען אויס פאַר אובדז אומלאָגיש. אומדערוואַרט און נישט שכלדיק״.

יונג לויבט וויטער היטלערן: "ער מאַכט פאַליטישע דעציזיעס קעגן דער מיינונג פון די אַלע. וואָס ראַטן אים. דעציזיעס קעגן דער מיינונג פון די אַלע. וואָס ראַטן אים. ווען דאָס געשעט מיינט עס, אַז די אינפאַרמאַציע וואָס זיין אונטערבאַוווּסטזיין באַקומט און וועלכע עס קומט צו זיין באַוווּסטזיין מיט דער הילף פון זיין אויסערגעוויינלעכן זיין באַוווּסטזיין מיט דער הילף פון אַלע איבעריקע״.

יונג דערציילט ווייטער: ״ווען טשעמבערליין האט גער ווארנט היטלערן, נישט צו גיין צו ווייט, ווייל אַנדערש וועט ענגלאַנד דאַרפן פירן מלחמה קעגן אים. זיין אונטער־באַווּסטזיניק אויג האָט זיך געשטיצט אויף דעם, וואָס ער האָט געלייענט וועגן די ענגלישע אויסערן־מיניסטאָרן, דעריבער האָט טשעמבערליינס ווארענונג נישט געהאָט קיין ווירקונג אויף אים. ער האָט געווּסט, אַז ענגלאַנד וועט נישט וואָגן אַרויסגיין קעגן אים! ...״

יונג האָט אָנגענומען אַ ראַסן־פּסיכאַלאָגיע, און ווען ד"ר באלי האָט פּראָטעסטירט האָט אים יונג געענטפערט:
זיין אונטערשטיצונג פון די דייטשע דאָקטוירים האָט גאָרנישט צו טאָן מיט פּאָליטישער איינשטעלונג. לויט יונג׳ן איז די האָפענונג פון מענטשן איינגעוויקלט אין כמאַרעס פון געוועזענע געטער. אַזוי אַרום איז די פאָר־אַנטוואָרטלעכקייט פון מענטשן אַ מינימאַלע. יונגס וועג פון טראַכטן קען נישט אָנגענומען ווערן אַלס ריכטיקער פון טראַכטן קען נישט אָנגענומען ווערן אַלס ריכטיקער וועג פאַר די דאָזיקע וואָס זענען פאַראַנטוואַרטלעך פאַר דער געשיכטע.

יונגס טעאָריע איז נישט אין הסכם מיט דער פילאָר סאָפיע פון עקזיסטענציאַליזם, וועלכע האָפט אויף אַ בע־ סערער צוקונפט

מיר קאָנען נישט מאַכן עמעצן פאַראַנטוואָרטלעך פאַר אונדזערע טאַטן. היטלער האָט נישט געהאָט קיין רעלי־ גיעזן גלויבן. ער האָט נישט געגלויבט אין קריסטוסן.

היטלערן האָט אימפּאַנירט די פעסטע אָרגאַניזאַציע אין דער פאָרם פון דעם פויפסט און דעם וואַטיקאָן. היט־לער האָט זיך באָמיט איבערצייגן די דייטשן, אַז די וויכ־טיקסטע זאַך אין לעבן, איז גלויבן. ער איז געווען איבער־צייגט און האָט אַלץ געטאָן וואָס ער האָט געקאָנט, די דייטשן זאָלן גלויבן אין אַ העכערער מאַכט, אין אַ גאָט, נאָר אין דער זעלבער צייט האָט ער זיך באַמיט, אַז די דייטשן זאָלן גלויבן אַז ער איז די דאָזיקע מאַכט. אין דייטשן זאָלן גלויבן אַז ער איז די דאָזיקע מאַכט. אין אַלע זיינע רעדעס האָט ער זיך באַמיט צו פאַרגרעסערן דעם גלויבן פון די דייטשע מאַסן, אַז ער איז דער גע־תוכטער גאָט.

פּראָפ. יונג׳ס פּאַלשע אויספירן. האָבן דערמוטיקט פּראָפ. היטלערן און זיינע וויסנשאַפטלער אָנצוהויבן די בלוטיקע מלחמה קעגן יידן און קעגן דער וועלט.

# אַן ענטפער פּראָפעסאָר ק. ג. יוּנג

יונג האָט צוערשט געאַרבעט צוזאַמען מיט פרוידן און אַדלערן. ערשט שפעטער האָט ער אָנגעהויבן צו אַר־בעטן באַזונדער און האָט אָנגעהויבן גיין זיין אייגענעם וועג. יונג האָט אָנגעהויבן אַוועקגיין פון פרוידן, ווייל ער איז געקומען צו דער איבערצייגונג, אַז ער פארשטייט אַנדערש די פונדאַמענטאַלע ריכטונגען פון דער נישט לאַנג געגרינדעטער שיטה: פּסיכאַלאַגיע.

איין יסוד אויף וועלכן פרויד בויט זיין גאַנצע טעד אַריע איז אונטערדריקונג (רעפרעסיאָן). אונטערדריקונג אַריע איז אונטערדריקונג (רעפרעסיאָן). אונטערדריקונג איז אַ מיטל ווי אַזוי צו מאָכן פאַרגעסן די שפורן פון עפּעס. וואָס האָט עקזיסטירט קעגן דעם ווילן פון דעם עגאַ. די דאַזיקע אונטערדריקונג שפילט אַ גרויסע ראָל אין צופּאַסן דעם אינדיווידואַל צו זיין ראָל אין דער געזעל־שאַפט. דאָס איז ד״ר יונג׳ן נישט געפעלן. די אונטער־דריקונג פון באַוווּסטזיין — לויט יונגען — קומט פאָר אַלס אַ רעזולטאַט פון פּחדנות, מאָראַליטעט און אָפצוהיטן די גוטע מיינונג.

ט. זו. מיטשעל, איינער פון די גרעסטע ענגלישע פּסי־כאַלאָגן, זאָגט: דאָס קינד איז דער פּאָטער פון דעם קור מענדיקן מענטש. לויט יונג׳ן דאַרף בכלל נישט עקזיסטירן אַ קינדער־פּסיכאָלאָגיע. יונג איז קעגן דער אונטערדריקונג און פאַרבייט דאָס מיט אַ מיטאָלאָגישער פיגור: מיט אַן אַרכיטיפּ. דער זין דערפון איז. אַז דאָס האָט גאָרנישט צו טאָן מיט אונטערדריקונג. יונג איז ביי דער מיינונג, אַז דער מענטש איז אָפּהענגיק פון קאָלעקטיוון באַווּסט־זיין. און דאָס איז זיין ראָל אין די צוקונפטיקע דורות. דאָס קאַלעקטיווע אונטערבאַווּסטזיין באַשטייט פון אַ קאָנטינואיטעט. וואָס איז אָפּהענגיק פון אַנדערע מיט־לען און נישט פון אונדו.

יונג פאַרבייט זיין קאָלעקטיוון אונטערבאַוווּסטזיין מיט פרוידס אונטערבאַוווּסטזיין. פרוידס אונטערבאַוווּסטזיין איז פריער געווען באַוווּסטזיין, אַבער יונגס קאָלעקטיווער אונ־טערבאַוווּסטזיין איז שטענדיק געווען אונטערבאַוווּסטזיין. אַנדערע אונטערשיידן האָבן זיך אַנטוויקלט ווען יונג איז געקומען צום אויספיר, אַז ס׳זענען פאַראַן יידישע און פיידישע פּסיכאָלאָגיעס.

אין בוך איוב ענטפערט גאָט איובס פראַגן. יונג, וועל־ כער גלויבט, אַז גאָטס ענטפער איז נישט גענוג, און נישט צו דער זאַך, שרייבט: "איך וועל אויסדריקן מיין ענטפער אַן פחד און איך וועל ענטפערן דאָס אָניושרדיקייט״.

איך וויל דאָ אַנאַליזירן גאָטס ענטפער און ווייזן, אַז יונג האָט נישט פאַרשטאַנען דעם טעקסט, אַז יונג אליין איז געווען אַ לעבעדיקער עדות פון דעם וואָס איז פאָר־געקומען אין די צייטן פון היטלערן. ער האָט געזען קומען אים צו דער מאַכט און ער האָט געהאַלטן, אַז היטלער איז אַ נביא און ער האָט גארנישט געטאן קעגן דעם. ער האָט זיך באַצויגן צו דער גאַנצער היטלער־דראַמע, אַלס צוקוקער.

יונג זאַגט, אַז גאָט האַלט איובן אַלס זיין קעגנער. דאָס איז פאַלש. אין פּראַלאָג זאָגט גאָט וואָס ער קלערט וועגן איובן. דער פאַקט, אַז איוב וויל נישט פאַראַטן גאָט, מאַכט אוּמגילטיק יונג'ס אויסטייטשונג. אין דעם תנ״ך זאָגט גאָט אַן זיין פאַלק: "איר זאַלט זיין פאַרזיכטיק צו טאָן וואָס גאָט האָט געהייסן, כדי איר זאַלט לעבן און זיין צור פרידן״.

יונג איז ווייטער ממשיך זיינע אַרגומענטן קעגן גאָט: ער רעאַגירט אויף יעדעס וואָרט, וואָס האָט אַ שיין פון קריטיק. גאָט איז נישט אינטערעסירט אין קיין שום קרי־ טיק וואָס גייט קעגן זיינע סטאַטוטן פון מאָראַלישער באַציאונג. ״קיין שום מאָראַלישע סאַטיספאַקציע קאָן מען נישט דערוואַרטן פון אַזאַ גאָט״.

יונג גלויבט, אַז איוב איז גאָט׳ס שונא. עס איז ריכ־
טיק, אַז איוב׳ס טענות זענען אַ פּראָדוקט פון פּראָטעסט —
לאָמיר נישט פאַרגעסן — זיי זענען אָבער אויך אַן אויס־
דרוק פון אומבאַגרענעצטן גלויבן און צוטרוי צו דעם גאָט.
איוב זוכט יושר פון גאָט, אָבער יושרדיקייט איז אויך אין
גאָט׳ס אינטערעס, אַ נישט, וועט מען זאָגן דאָס וואָס
יונג זאָגט. איוב׳ס פּראָטעסט איז ריכטיקער אַ בקשה.

גאָט האָט נישט אָפּגעגעבן איובן צום שטן ער זאָל אים פּאַרניכטן. גאָט האָט געמאַכט דעם שטן פּאַראַנטװאָרטלעך פאַר איוב׳ס לעבן. גאָט האָט געזאָגט צום שטן: "ער איז אין דיינע הענט, נאָר זיין נשמה זאָלסטו היטן".

יונג זאָגט. אַז איוב האָט אַקצעפּטירט גאָט׳ס ענטפער פון דעם ווירלווינד, ווייל איוב האָט מורא באַקומען פאַר דעם שטאַרקן גאָט. אָבער איוב איז איצט געווען צעבראָכּוּ, קראַנק און קוים געלעבט. ער האָט געוואָלט שטאַרבן, ער האָט געוואַלט וויסן פאַרוואָס ער ליידט. שטאַרבן איז שוין נישט געווען פאַר אים קיין שטראָף. אויב דאָס וואָס זיינע פריינד האַבן געזאַגט אַז איוב האָט געזינדיקט און ער ווייסט. אַז ער איז פריי פון זינד. האָט ער פאַרשטאַנעוּ, זיינע צרות. דערי־ אַז עמעצער אַנדערש איז שולדיק אין זיינע צרות. בער האָט ער געוואַרט אויף גאָט׳ס ענטפער. יונג האַלט. אָז גאָט האָט נישט געענטפערט אויף איוב׳ס פראַגן. לויט יונגען איז גאָט׳ס ענטפער מער אומלאָגיש ווי איוב׳ס בראָטעסט: איוב האָט געוואָלט אריינבליקן אין די געשע־ ענישן און אָרדענונג פון אונדזער וועלט. אָבער גאָט׳ס ענטפער גיט אים דאָס נישט. "גאָט׳ס שרייען אויף איוב׳ן, קומט נישט צום פונקט אים צו ווייזן עפעס פון דער פי־ רונג פון דער וועלט. מען זעט — זאָגט יונג — אַז ער איז פאַרנומען מיט זיך אַליין. ער האָט נישט — זעט מען קיין צייט צו פאַרנעמען זיך מיט אַזוינע אָנגעלעגנהייטן״.

גאָט האָט זיך אַנטפּלעקט צו איוב׳ן צו געבן אים אַן ענטפער אויף זיינע פראַגן. אין קאָפּ. 90. פּסוק 7. זאָגט גאָט צו איוב׳ן: שטאַרק דיין קערפּער ווי אַ מאַן, און שטיי באַדן. אַ דריטער כוח, די נאַציס האָבן געהאַט איבערגע־ נומען וווּ די קירך האָט עס איבערגעלאָזן. די דייטשן זע־ נען געוואָרן דער טויטלעכער אַרביטער אין אַן אַלטן . קאַמף צווישן דער קריסטלעכער און יידישער רעליגיע

יהושוע האָט זיך געוווּנדעט. ווי האָט ער. אַ געווע־ זענער ישיבה בחור, געקענט אויסטוישן זיך מיט מיינונ־ בען. און פאַרשטיין די טראַכטונגען פון א פּשוטער פּוי־ ערטע, זי האָט נאָר געוווּסט דאָס, וואָס דער דאָרפס גלח די רוימער, וועגן די האָט געפּרעדיקט וועגן יעזוסן, וועגן די יידן - און וועגן יודאס...

אַלץ װאָס זי האָט געהערט פון גלח׳ס מויל איז זיך צו־ נויפגעפאַלן מיט אירע אייגענע דערפאַרונגען. זיי, די יידן האָבן אָנגעפילט איר טראַכטן מיט פאַרדרוס, און איר האַרץ – מיט שנאה.

זיך אויפגעשטעלט און איינגעהערט זיך מאַגדאַ האָט זיך אויפגעשטעל צו אַ בילעריי פון הינט וואָס איז געוואָרן נענטער. יהושוע איז אויפגעשפּרינגען פון אָרט.

איך מוז גיין! ... אַ דאַנק פאַרן ברויט. איר האָט — געטאָן װאָס אַ גוטע קריסטין דאַרף טאָן... איצט, גוטע פרוי, זאָל דיך נישט לאקן דער קילאַ צוקער!... אויב די דייטשן וועלן פרעגן אויף מיר – זאָג זיי גאָרנישט! ווער נישט קיין יודאס...

צו איר שטוינונג האָט מאָגדאַ באַמערקט אַז דער טי־ פער קנייטש אויף יהושועס שטערן ווערט ביסלעכווייז פלאַכער. אַז זיין בליק האָט פאַרלוירן די פריערדיקע שאַרפקייט. און איז געוואָרן ענלעך צו יעזוסעס מילדן בליק וואָס אויפן הייליקן בילד אין איר קירך. געפּלעפט מיטן בייט אויף דעם פרעמדנס פנים האָט זיך אין איר עפעס אָפּגעריסן. אַ כוואַליע פון כעס האָט פאַרגאָסן איר מוח ווי מיט קאָכיקע לאַווע – ער איז טאַקע נישט יעזוס כריסטוס. ער איז —אַ ייד! ... אַ פּחדן און אַן אָפּ־ אוי ער האָט אוי ... איינער פון זיין ... ער האָט מישנע געמאַכט אַז זיין ברעם זאָל אויסזען ווי דער היי־ ליסער קרייץ, כדי איבערצושרעקן אַן אַלטע פרוי און אַרויסשווינדלען עסן פאַר זיין זינדיקן גוף!...

די בילעריי איז געקומען נענטער. מאַגדאַ סלאַוויק האָט זיך אַוועקגעדרייט פון דעם ייד צווואַרפנדיק אים א שווערן בליק.

פאַרנאַכט איז אָגעקומען מאַגדאַ סלֹאַוויקס זון און ער האָט געטראָפן יהושועס קערפּער ליגן אין אַ גראָבן. דער וואַלד־וועכטער האָט א בליק געטאָן אויפן טויטן מאנס פנים און אויפגעשוידערט מיט גרויל. דער טיפער קנייטש צווישן די ברעמען איז געווען שוואַרץ פון פאַרגליווערטן בלוט און האָט אויסגעזען ווי אַ פּערפעקטער קרייץ. אין דער כאַטע האָט דער וואַלד־וועכטער געפונען זיין מוטער קניען און ביטער וויינען פאַרן הייליקן בילד פון גע־ קרייציקטן.

אויפן טיש האָט ער געזען ליגן א זעקעלע מיט צוקער.

- ... מוטער, זענען דאָ געווען די דייטשן? ...
  - ... מוטער, איז דאָ אימיצער געווען?
    - זי האָט געשוויגן.

מוטער!... האָט דער וואַלד־וועכטער אַ דונער — געטאָן: — זאָג נישט קיין ליגן!... איך האָב אים געזען אַ טויטן!. ..

.מאַגדאַ איז אױפגעשפרונגען אַ פאַרציטערטע

- דו מיינסט, האָסט אים געזען, יעזוס, אונדזער —
- מוטער!... דער טויטער וואָס ליגט אין ריוו איז ער האָט ער – האָט ער האָט געווען אַ ייד. און ער – האָט אר איינגעהאַלטענעם אָטעם אָקע ער צוגעגעבן מיט אן .... נישט געבעטן וואָסער און ברויט

מיט ווילד געעפנטע אויגן און מיט צעוואָרפענע הענט האָט מאָגדאַ אַרױסגעכריפּעט: — פון װאַנען װייסטו ...?סאָד

ער האָט נישט געענטפערט. ער האָט נישט געקענט אַנטפּלעקן פאַר זיין מוטער. אַז "וואָסער און ברויט" איז געווען דער געהיימער פּאַראָל צווישן א גרופּע יידישע פאַרטיזאַנער און דער אָרטיקער אָפּטיילונג פון רעזיס־פּאַרטיזאַנער טאנט צו וועלכער דער וואַלד־וועכטער איז געווען אָנגע־ שלאָסן. נאָכמער צוליב דעם, וואָס אין דער גרופּע פון -פאַרטיזאַנער האָט זיך געפונען חוה סעגאַל, זיין שול־חבר־ טע מיט וועלכער ער האָט צוזאַמען געלייענט מיצקעווי־ טשעס "פּאַן טאַדעאוש". אַז חוה און ער וועלן זיין מאַן אין ווייב. ווי נאָר די מלחמה וועט זיך ענדיקן.

אָנשטאָט צו ענטפערן דער מוטער האָט ער גענומען דאָס זעקעלע צוקער פון טיש און האַלטנדיק עס הויך האָט ער געזאָגט:

- מוטער, דער צוקער איז אויסגעווייקט אין מענטש לעד בלוט. און קיינער טאָר עס נישט נוצן!

ווי אַ טיגער איז מאַגדאַ צוגעשפּרונגען צום זון און אַרויסגעכאַפּט פון אים דאָס זעקעלע. וויינענדיק האָט זי ...!געשריגן: - דו וועסט עס נישט אַרויסוואַרפן!

איך האָב אים געגעבן ברויט. און עס איז מיין:... דו אַליין. האָט זי ווייכער צוגעגעבן. האָסט נאָרוואָס געזאַגט דער ... דער אַ זשיד״... דער ... אַז "ס'איז נישט געווען יעזוס וואַלד־וועכטער האָט געקוקט אויף זיין מוטער מיט אויגן פאַרצויגענע מיט אַ נעפּל פון טרויער.

... אַ זשיד... האָט ער אַרױסגעױט דורך די ציין — און דו – האָט – און דו אויך געווען אַ זשיד און דו האָט . . . זשיד ער אויפגעהויבן די שטים – ביסט אַ יודאַס!... דערצו, אַ ביליגער יודאַס!... נישט פאַר דרייסיק זילבערשטיק האָסטו פאַרקױפט דיין נשמה – נאָר פאַר אַ מיזערנעם ביסל צוקער! ...

מאַגדאַ האָט זיך אַ װאַקל געטאָן און דאָס זעקעלע איז אַרויסגעפאַלן פון אירע ציטערנדיקע הענט. דער צוקער האָט זיך צעשאָטן איבערן דיל און איר רויט קאָפּ־טיכל .האָט זיך געטונקלט אויפן דיל ווי בלוט אויף שניי

וואָס זי האָט געבראַכט פון, דער כאַטע. דאָקעגן האָט ער מיטן וואָסער באַנעצט די הענט און געזאָגט עפעס שטי־לערה־יט באַוועגנדיק בלויז די ליפּן. עס איז צוריקגעקו־מען צו איר וואָס דער מענטש האָט געזאָגט: — איך בין נישט יעזוס...

זי האָט געקוקט אויף אים אין אַ געשפּאַנטער צעמישע־ ניש. ער איז געווען הויך, מיט לאַנגע האַר ביז די אַקסל. די אויגן האָבן געגליט מיט אַ מאָדנעם פּייערל. שווער צו באַצייכענען די סיבה־הונגער אָדער שרעק. אַ טיפער ווערטיקאַלער קנייטש צווישן די דיקע ברעמען האט אים צוגעגעבן אן אויסדרוק נישט צו פאַרגעסן; דער קנייטש האָט מיט דער גלייכער שפיציקער נאָז געשאָפן דעם אימאַזש פון אַ פּערפעקטן קרייץ. מאַגדאַ איז געשטאַ־ נען אַ געפּלעפטע. איז ער נישט יעזוס? ... איז ער, ווי ער זאַגט, אַ ייד?... אפשר אַ פּאַרטיזאַנער?!... זי האָט מיטאַמאָל דערשפירט אַז ס'כאַפט איר אָן אַ פחד. זי האָט זיך געזען אַריינגעכאָפּט צווישן די דייטשן און די יידישע פּאַרטיזאַ־ נער. נעכטן האָט זי פון איר זון, דעם וואַלד־וועכטער גע־ הערט, אַז ס'איז שטרענג פאַרבאָטן צו פאַרקױפן עסן צו אַן זי, דער נאַר, האָט — אַ ייד, אָדער אים אױסבאַהאַלטן אים געגעבן ברויט... זי האָט אוייך געהערט, אַז פאַר יעדן ייד אַרויסגעגעבן צו די דייטשן. וועט דער צוטראָגער באַקומען אַלס באַלױנונג — אַ קילאַ צוקער ... און אַו פאר נישט אויספירן די פאַראָרדענונג – וועט די שטראָף זיין

זי האָט מיט קנאכיקע פינגער אַ פיר געטאָן איבערן פנים, אַ פּאָטש געטאָן זיך איבער די היפטן. וואָס האָט זי געטאָן?!...

איז ער. זוי ער זאָגט – אַ ייד – טאָ פאַרוואָס דער צייכן פון הייליקן קרייץ אויף זיין שטערן?... אַ צעטומל־טע האָט מאָגדאַ גענומען שטעלן אים קשיות. פונוואַנען שטאַמט ער?... איז ער – אַ ייד?... פאַרוואָס איז ער נישט מיט די פּאַרטיזאַנער?... זיי זענען דאָך ווי מוראַש־קעס אין וואָלד...

יהושוע האָט שוין געוווּסט "וועגן אַ קילאַ צוקער פאַר יעדן ייד". און ער האָט זיך באַמיט נישט אויפצורייצן די צעשראָקענע אַלטע פרוי.

- ••• איך בין אַ סטאָליאַר
  - ווייו דיינע הענט --

ער זאָגט ליגן... זיינע הענט זענען אַזוי דעליקאַט ווי פון אַ פרוי וועלכע האָט קיינמאָל נישט געטאָן קיין שווערע אַרבעט....

- פאַרזואָס גייסטו נישט אין וואַלד?... דאַרט וואַל־ סטו נישט געהונגערט...
- גאָט האָט באַפּױלן "לא תרצח"! און איך וויל בישט באַפלעקן מיינע הענט מיט בלוט!

די וויזיע פון יעזוסן געזען אין חלום איז צוריקגעקר מען צו מאַגדאָן. איבערעלמדיק זיך אין זכרון פאַר איר דרייסטקייט וועלכע זי האָט נישט געקאָנט צוימען. איז זי צוגעשטאָנען.

— פאַרוואָס? ... די דייטשן זענען דאָך קריסטן ... און זיי הרגענען! - איז עס קעגן גאָטס ווילן?...

אַ ביטערן שמייכל האָט אויסגעקרימט יהושועס פּנים.

איך וואַלט נישט געוואַלט זיין אין זייער הויט אין טאָג
פון גרויסן יום הדין. זיי זענען אויסגעוויילט, צוליב א
סיבה וואָס איך ווייס נישט, צו זיין די רוצחים. עס איז
נישט די ערשטע אכזריות אין אונדזער וועלט. ס׳איז אַלע־
מאָל געווען אַזוי...

דאָס איז אמת — איז מאָגדאַ מסכים געווען מיט אַ שאָקל פון קאָפּ, און איז שטיל געבליבן. נאָך אַ רגע פּון שאָקל פּון קאָפּ, און איז שטיל געבליבן. נאָך אַ רגע פּון טראַכטן, האָט אַ בייז פייערל זיך באַוויזן אין אירע פּאַר־זשמורעטע אויגן — האָבן דען די יידן נישט געהרגעט אונדזער האָר, יעזוס — האַ? ... געפרעגט, און קוקנדיק מיט שרעק אויף דעם מאַנס קאָפּ, איבערגעצלמט זיך אין זכרון.

איך בין נישט יעזוס ... איך בין אַ ייד. און איך — לויף פון די דייטשן כדי צו ראַטעווען זיך פון טויט.

אַ שלווהדיקע שטילקייט האָט באַהערשט דעם וואַלד. דער טוי איז געוואָרן אויסגעטריקנט פון דער זון, און דער נעפל צעטריבן פון אַ לייכט ווינטל וואָס האָט קוים־ קוים געוויגט די ביימער קרוינען. יהושוע איז געזעסן אויף אן אַפּגעשניטענעם בוים, מאַגדאַ אויף אַ קלאָץ צו האַקּו האָלץ. די שטילקייט האָט אויך באַהערשט די צוויי מענטשן און זיי זענען געווען פאַרטאָן אין מחשבות. די באַשול־ דיקונג וועגן יעזוסעס טויט האָט אויפּגעוועקט אין יהושוען די צייט ווען ער האָט געלערנט אויף רבנות אין אַ ווילנער ישיבה. דאָרט האָט ער אין די נעכט געזוכט אין נייעם טעסטאַמענט אַ באַשטעטיקונג פאַרן גלויבן אין אין אומצעטיילבאַרן. אַלמעכטיקן און אַלערהעכסטן ייש. אַזוי מעכטיק אונטערגעשטראָכן אין די אַלטע שריפטן. ער געדענקט: איינמאָל, פאַרבייגייענדיק די ווילנער קאַטעד־ ראל האָט ער געכאַפּט אַ בליק אינעווייניק. עס האָט זיך אים געוואָרפן אין די אויגן די פיגור פון כריסטוסן אויף אַ גרויסן קרייץ. און איבער זיין קאַפּ אַן אויפשריפט אין גאַלדענע העברעאישע אויתיות: "ישו הנוצרי מלך יהודה".

דער יונגער ישיבה בחור האט געוווסט וועגן דער ראלע וואס יעזוסעס נאכפאלגערס האבן אים צוגעשריבן, און יהושוע איז דאן געקומען צום אויספיר, אז דער זעלבסט געקרוינטער "גאָטס זון" האָט פאָראויסגעזען, און בא־שטימט זיין טויט מיטן דערקלערן זיך אַלס "דער זון פון גאָט, און אויך אַלס "דער מלך פון יהודה". די יידן האָבן אים נישט געקאָנט אָנערקענען, ווייל זיי האָבן אין אים געזען א גאָט־לעסטערער; און עס איז געווען קעגן די געזען אַ גאָט־לעסטערער; און עס איז געווען קעגן די רוימישע אינטערעסן צו אָנערקענען אים אלס "מלך פון יהודה".

דער שטילער געפעכט צווישן די צוויי מענטשן, קינד דער פון דעם זעלביקן לאַנד, וואַלט געקענט אָנגיין אָן אַ סוף. דער אָפשטאַנד צווישן ביידע צוליב זייער דערציאונג און אינטעלעקט איז געווען צו ברייט צו קענען פאַרווארפן אַ בריק פון פארשטענדיקונג. אין יאָר 1943 איז מאַגדאַס אינשטעלונג "ווער האָט געטויט יעווסן" געכליבן אַן אַ אַ

#### י. מ. לעוויו

# וואַסער און ברויט

(דערציילונג)

אין דעם פרימאָרגן נעפל פון א פרילינג־טאָג, אין יאָר 1943 האָט מאָגדאַ סלאַוויק געזען יעזוסן. זעאונגען פון יעזוסן, אָדער פון דער הייליקער מוטער זענען נישט געווען קיין זעלטנקייט אין פוילן, אַ לאָנד ווו די מערהייט פון פאָלק איז געווען טיף גלויביק און געטריי צו דער קירף. אין אָנהויב פון היינטיקן יאָרהונדערט איז אין קלויסטער פון דער יאסנאַ־גוראַ געשען אַ נס: די מאַדאָננא האָט געוויינט מיט טרערן. פרומע קאָטאָליקן, מיעסטנט פויערים און פויערטעס, זענען געקומען קיין טשענטטאָ־פויערים און פויערטעס, זענען געקומען קיין טשענטטאָ־כאוו פון ווייטע, אָפּגעלעגענע דערפער קריכנדיק אויף די קני דעם וועג וואָס פירט אַרויף צום קאָשטשיאָל, כדי מיט די אַדיגענע אויגן זען דעם "נס פון טרערן".

אין דעם זעלבן טאָג ווען מאָגדאַ סלאַוויק האָט געזען יעזוסן, איז אויסגעבראָכן דער אויפשטאַנד אין וואַרשע־וער געטאָ, מאָגדאַ האָט נישט געהערט דעם אפּהילך פון די שאָסן, זי האָט אָפילו וועגן דעם נישט געוווסט. א וואָך פאַר פאסחאַ האָט זי געהערט דעם ״פּרעדיקט פון יעזוסעס תחית המתים״. אַ נאַכט פריער האָט זי געהאָט אַ מאָדנעם חלום: זי האָט געזען: מען נעמט אַרונטער יעזוסן פון קרייץ...

די טראָפּנס פרימאָרגן־טוי האָבן נאָך געפינקלט ווי דימענטלעך אויפן גראַז און די קוסטעס: דער נעפּל האָט נאָך געטוליעט זיך צו דער ערד און האָט אויסגעזען ווי אַ סטאַדע ווייסע שעפעלעך, ווען מאַגדאַ האָט באַמערקט אַ מענטש אַרויסקומען פון דער געדיכטעניש פון וואַלד צו דער פאלאנע ווו איר כאָטע איז געשטאַנען. דעם מאַנס פיס זענען געווען אַרומגענומען מיטן דיקן ווייס־גרויען פיס זענעל, און ס'האָט זיך געקענט דאַכטן, אַז דער מענטש נעפּל, און ס'האָט זיך געקענט דאַכטן, אַז דער מענטש שוועבט אין דער לופטן.

אין דער ערשטער רגע האָט מאָגדאַ געוואַלט אַ געשריי טאָן: — אַוושָקּ!... מיר האָבן געהאָט גענוג צרות מיט אייערע... נאָר די שטים איז איר געבליבן שטעקן אין האַלדו. פאַמעלעך האָט זי זיך אַרונטערגעלאָזן אויף די קני, און מאַכנדיק אַ קריין אין דער לופטן און איבער זיך, האָט זי אַרויסגעשטאַמלט:

- גרויסער גאָט!... דאָס איז דאָך יעזוס, אונדוער האָר!...
- איך בין נישט יעזוס האָט דער מאַן געזאָגט אין איך בין נישט יעזוס בין יהישרע. אַ ייד ... אַ ביסל וואָסער אַן שטיקל ברויט איז אַלץ וואָס איך בעט ... גאָט וועט אייך דערפאַר באַלוינען ...

מאָגדאַ האָט געשטוינט. די שטים פון דעם מאָן איז געווען פריי פון איר גוט באַקאַנטע יידישע טיפע האַלדן־טענער. ער האָט אויך אַרויסגעברענגט די רייד אין אַ פער־טענער. ער האָט אויך אַרויסגעברענגט די געוואָרן גרע־פאַרוווּנדערונג איז געוואָרן גרע־סער ווען דער מאָן האָט נישט איבערגעקרייצט דאָס ברויט,

לאַנגע דורות און וואָס פאָר אַ קולטור־אוצרות זיי האָבן געשאַפן און איבערגעלאַזט נאָד זיד.

רער שקר פון אָפּלייקענען דעם "האָלאָקאַםט"

רא האבן מיר שוין צו טאן מיט דער בייזוויליקער פרא־ פאַגאַנדע פון די נעאָ־נאַציס, דייטשע און נישט־דייטשע. אנגעהויבן האט זיך עס מיט "נישט וויסן" פון דעם דורכ־ שניטלעכן דייטש וועגן יידישן אומקום. ערשטנס, האט מען אין די דייטשע שולן געלערנט געשיסטע נאָר ביזן אָנהויב פון דער מלחמה 1945-1939. אויב מען האָט אין א טייל שולן יא דערמאָנט די צווייטע וועלט־מלחמה, האָט מען דעם יידישן אומקום דערמאָנט בלויז מיט אַ פּאָר שורות, אָדער בכלל נישט דערמאָנט. דער עלטערער דור דייטשן, די מיטצייטלער פון היטלערן און די נאציס, האבן בדרך כלל "נישט באַמערקט". אַז זייערע יידישע שכנים זענען פאַרשווונדן... עריק פראָם האָט דעם דאָזיקן פענאַמען אָנגערופן אן "אויסגעקליבן מאָכן זיך נישט וויסנדיק״. דאָס איז אָנגעגאַנגען לאַנגע יאָרן נאָך דער מלחמה, ביז צו דעם אייכמאן־פּראָצעס און ביז עס איז אַרויסגעקומען אין אַלע קולטור־שפּראַכן ״דאָס טאָגבוך פון אַננאַ פראַנק״. סיי אין בוך־פאָרם, סיי אַלס דראַמע און פילם.

אָט דאָס ״נישט־וויסן״ איז אין די לעצטע יאָרן מגולגל געוואָרן אין טאָטאַלער אָפּלייקענונג, וואָס האָט געקאָנט אָפּעלירן נאָר צו מענטשן, וואָס זענען נאָך געווען קליינע קינדער בימי־היטלער, אָדער זענען געבוירן שוין נאָך היטלערן, די יונגע דייטשע גענעראַציע איז בכלל געווען זייער נייגעריק זיך צו דערוויסן מער פינקטלעך, וואָס עס איז פאָרגעקומען אין די יאָרן בשעת היטלער און זיינע באַנדעס זענען געווען ביי דער מאַכט. און דער אינטערעס צו היטלערן האָט זיך אין דייטשלאַנד אויפגעוועקט כמעט איבערנאַכט מיט אַ שטאַרקן שטראָב.

דאָ האָבן די נעאָ־נאָציס דערשפּירט דעם מאָמענט, ווען זיי קאָנען אַרויסקומען אין דער עפּנטלעכקייט מיט זייער אַסחורה״.

#### ¥

דער אַמעריקאַנער אַנטיסעמיט אַרטור בוטשאָף, וואָס איו פון פאַך אַן עלעקטרישער אינושיניער. האָט אָנגע־ שריבן א בוך, אין וועלכן ער "באַווייזט". אַז די פארטיליקונג פון זעקס מיליאן יידן דורך די נאַציס איז בכלל קיינמאַל נישט פאָרגעקומען... עס איז אַן אינטערעסאנטע מע־ פעשה . . . דאָס האָבן די ציוניסטן אויסגעטראַכט אַזאָ אָפּ־ נאַרעריי ("האָאַקס"). כדי צו געווינען סימפּאַטיעס ביי די פעלקער פון דער וועלט. וועלכע וועלן זיי אַזוי אַרום העלפן שאַפן אַ יידישע מלוכה אין פּאַלעסטינע... די נעאָ־נאַ־ צים האָבן אויפגעכאַפט דאָס דאָזיקע ווערק. זיי האָבן עס איבערגעזעצט אויף דייטש און פארשפרייטן עס אין דייטש־ לאַנד. אין אַמעריקע האָבן זיי געשאַפן דעם ״זשורנאַל פון היסטאָרישון רעוויזיאָניזם״. געגנבעט די ליסטע פון אַבאַ־ נענטן פון "זשורנאַל פון מאָדערנער היסטאָריע" און צע־ שיקט זייערע ליגנערישע מאַכערייקעס צו זייערע אַבאָ־ בענטן.

# ר״ר יצחק קאַנמער דריי שטאַפּלען אין דער פעלשונג פון דער חורבּן־געשיכטע

דער אָנהייב פון דער פעלשונג (סאַוויעמישער נוסח)

בשעת די צווייטע וועלט־מלחמה איז נאָך אָנגעגאַנגען אין פולן ברען און די "רויטע אַרמיי" האָט זיך אַריינגעריסו אויעטישער אוועטישער דייטשער טעריטאריע. האט דער סאוויעטישער נוסח אין די באַריכטן וועגן פאַרטיליקונג פון אַלע יידן אונ־ טער דער דייטשער אַקופּאַציע פּלוצלונג אָנגענומען אַ גאַנץ נייע ריכטונג. דעם סיגנאַל האָט געגעבן ג. פּ. אַלעקסאַנד־ ראוו, דער דעמאָלטדיקער שעף פון דעם צענטראַלן סאָ־ וויצטישן פראָפּאָגאַנדע־קאָמיסאַריאַט. ער האָט פאַרעפנט־ לעכט אַן ״אָפענעם בריוו״ צו איליאַ ערענבורג, וועלכער דאָט זייך אין זיינע רעפּאָרטאַזשן אַ סך און זייער אַפט אפּ געשטעלט אויף די דייטשע אכזריותן קעגן די יידן און דאָט אַנגעוויזן אויף זייער פּאָליטיק פון טאָטאַלער פאַרטי־ ליקונג פון יידישן פאַלק. אַלעקסאַנדראָוו האָט פאַרלאַנגט. או ערענבורג זאַל אַפּשטעלן זיינע אַטאַקעס קעגן דייטשן פאָלק אין דער "קראַסנאַיאַ זוועזדאַ" (אַרגאַן פון דער רוי־ טער אַרמיי). ער האָט אויך אָנגעוויזן, אַז דער טאַן מוז זיין אויף שוין אויף מלחמה פירט זיך שוין אויף אַ גאַנץ אַנדערער. ווייל די דער דייטשער טעריטאָריע און אויך. אַז די קרבנות פון די נאַצים זענען געווען נישט נאָר יידן. נאָר סאַוויעטישע בירגער בכלל און דעריבער באַדאַרף מען רעדן וועגן ..."סאוויעטישע בירגער־קרבנות פון די נאַציס...

דאָס איז געווען דער ערשטער סיגנאל פאר דער גאַנר צער סאָוויעטישער פרעסע אומעטום זיך אָפּצושטעלן נישט ספעציעל אויף יידישע קרבנות. נאָר אויף "סאָוויעטישע בירגער — קרבנות פון די נאָציס". אין אָט דעם טערמינאָ־ לאָגישן שקר איז שוין פאַרוּיט געוואָרן דער זאָמען פון די אַלע וויטערדיקע שקרים וועגן יידישן אומקום, וואָס די סאָוויעטן האָבן אויסגעאַרבעט דורך אַלע יאָרן פון דער מאַלט ביז צום היינטיקן טאָג. אָט הער טערמין דאַרף זיך אויך באָציען צו די פּוילישע יידן, און אַלע אַנדערע יידן, אויך באָציען צו די פּוילישע יידן, און אַלע אַנדערע יידן, וואָס זענען אומגעבראַכט געוואָרן אין די דייטשע טויט־ לאָגערן... אַי, אָט די אַלע קרבנות זענע קיינגאָל נישט צו דערלויבן אָפּצוונדערן די יידן, וואָס זענען אומגעקומען לויט היטלערס פּלאָן צוליב דעם איין־און־איינציקן חטא לויט היטלערס פּלאָן צוליב דעם איין־און־איינציקן חטא בער חטא, וואָס זיי זענען געווען יידן...

און לויט דער סאוויעטישער טראדיציע, בארעכטיקט דער ציל אלע מעטאדן און שקרים אפילו ווען עס האַנדלט זיך וועגן אַ פּאָלק, וואָס איז אויסגעהרגעט געוואָרן דורך אַ שונא, וואָס איז דאָך געווען אויך זייער שונא.

דער שקר פון פאַלשע אַנאַלאָגיעם (פסיכאַלאַגישער צוגאַנג)

אַ גרופע פון אַמעריקאַנער פּסיכאָיאַטאָרן זענען זיך צור אַ גרופע פון אַמעריקאַנער פּסיכאָיאַטאָרן זענען זיך אַ זאַמענגעקומען מיט אַ 13 יאָר צוריק אויף אַ "ווֹאָרקשאָפּ",

וואס איז געווען ספעציעל געווידמעט דער פסיכאלאגיע פון די געראטעוועטע פון היטלערס טויט־לאגערן. זיי האבן כמעט אלע אַגגעוואָנדן דעם פּסיכאַ־אַנאַליטישן מעטאָד. אַז זאָס איז א דורכאויס פאַלשער צוגאַנג, איז אַ זאָד פאַר זיך. און נישט דאָס בין איך איצט אויסן, צווישן זיי האָט זיך אויך געפונען פּראָפ. ראבערט ליפּטאָן, וואָס האָט זיך באַרימט געמאַכט מיט זיינע ביכער וועגן היראשימא און וועגן דער פּסיכאָפּאָטאַלאָגיע פון די, וואָס האָבן באַוויזן געקומען מיט דעם איינפאַל, אַז די פּסיכאַלאָגיע פון די געראַטעוועטע פון היטלערס לאַגערן איז זייער ענלעך צו דער פּסיכאָלאָגיע פון די יאָפּאָנער, וואָס האָבן איבערגע־לעבט היראַשימאַ...

איך וויל זיך דא באוארענען, אז די דאזיקע גרופע פון פסיכאיאטארן זענען כמעט אלע געווען יידן, ד. ה. זין פון יידישע עלטערן, וואס אליין האבן זיי פון יידישער געשיכ־טע, יידישער קולטור און טראדיציע כמעט גארנישט גער וווסט. זייערע כותנות זענען געווען גוטע און זייער איינד ציקע זינד איז געווען אומוויסנקייט. אזוי ארום האט זיך זיי געדאכט, אז מען קאן ארויסרייסן די געשעענישן פון דריטן חורבן פון גאנצן קאנטעקסט פון יידישער געשיכטע, זיי האבן, ווייזט אויס, אפילו נישט געקענט די גאנצע גער שיכטע פון "האלאקאסט" גופא, וואס עס איז געווען קודם און וואס – שפעטער ... לויט זיי, איז היראשימא אן אומר גליק, וואס איז באפאלן די אומשולדיקע יאפאבער, פונקט ...

אין די לעצטע צען יאָר, ווען עס זענען אויפגעקומען אפשר מער ווי הונדערט קורסן. וואָס מען גיט אין די או־ ציווערסיטעטן וועגן "האָלאָקאָסט״ איבער גאַנץ אָמעריקע, הערט מען מער נישט נאָר וועגן היראַשימאָ...

אָבער וועגן די דאָזיקע קורסן אַליין און וועגן זייער נוצלעכקייט, אויב זיי באשרענקען זיך בלויז אויף די פאַקטן פון יידישן אומקום, איז כדאי זיך אָפּצושטעלן צוליב פאַר־שידענע טעמים.

עס האַנדלט זיך דאָ דערין, אַז די יונגע יידישע סטור דענטן, וואָס נעמען אָט די קורסן, ווייסן אין זייער דענטן, וואָס נעמען אָט די קורסן, ווייסן אין זייער גרויסער גרויסער בערחייט דייער ווייניק וועגן דער גרויסער קולטור־ירושה, וואָס איז כמעט זוי אַנטערגעגאַנגען, צו־זאַמען מיט די קרבנות פון די נאַציס. איז דאָ אַ מעגלעכ־קייט, אַז ביי אַ טייל פון אָט די יונגע יידישע קינדער, וואָס זענען סטודענטן נאָר פון די האָלאָקאָסט־קורסן, זאָל זיך שאָפן דער אַינדרוק, אַז דאָס איז די געשיכטע פון די מזרח־אַיראָפּעאישע יידן און מער גאַרנישט... זיי וועלן אַזוי אַרום וויסן כמעט נאָר ווי אַזוי און מיט וואָס פאַר אַ מיתות משונות עס זענען אומגעקומען אָט די יידן, אבעד זייער ווייניק, ווי אַזוי אָט די יידן געלעבט דורך

# צואייגענען דעם חורבן

הענריק גרינבערג — פּאָעט, עסייאיסט און נאָוועליסט האָט פּאַרלאָזן פּוילן אין יאָר 1967, און לעבט היָט פּאַרלאָזן פּוילן שטאַטן. מיר ברענגען לעבט אין די פּאַראייניקטע שטאַטן. מיר ברענגען דאָ אַ קורצן אויסצוג פון דעם אַרטיקל, וואָס איז פּאַרעפּנטלעכט געוואָרן אין זשורנאַל "קאָמענטאַרי״ פּאַרעפּנטלעכט געוואָרן אין זשורנאַל "קאָמענטאַרי״ פון נאַוועמבער 1982. "צואייגענען דעם חורבן".

ווען דער פּויפסט, דושאן פּאַול דער צווייטער האָט געמאַכט זיין פייערלעכן באַזוך אין אוישוויץ, אין יאר 1979, האָט ער אָנגעציילט ארום צוואַנציק שפּראַכן, אין וועלכע די אַנדענק־טאוולען זענען פּאַראיביקט געווארן, ער האָט באַצייכנט די אויפשריפטן אויף די דאַזיקע אַנ־דענק־טאַוולען, ווי: ״די שפּראַכן פון די קרבנות פּון דער גאַלגאָטע״, און פאַרגעזעצט זיין באַמערקונג, אַז די אָנ־דענק־טאָוולען ״זענען עדות אויף די פאַרלוסטן וועלכע פעלקער האָבן געליטן״. פּאַקטיש אָבער יאָגן די אָנדענק־טאוולען עדות וועגן די פאַרשידענע שפּראַכן וועלכע טאוולען עדות וועגן די פאַרשידענע שפּראַכן וועלכע ס׳האָבן גערעדט די קרבנות, וועלכע האָבן אין זייער איבערוויגנדיקער מערהייט געהערט צו איין נאַציאָנאַלי־טעט — יידן.

דער פויפסט אליין האט גענומען צו קענטעניש די יידן. ווי אַ נאַציאָנאַליטעט, ווען ער האָט געזאָגט — טטייענדיק ביים אַנדענק־טאוול אין העברעיש: "דער שטייענדיק ביים אַנדענק־טאוול אין העברעיש: אריפשריפט פאַראייביקט די זין און טעכטער פון אַ פאָלק, וואָס זיין גורל איז געווען טאָטאַלע פאַרניכטונג״.

ער האָט עס באַשטעטיקט אַ צוריטן מאָל. ווען ער האָט געד געזאָגט: "דער שורש פון דאָזיקן פאָלק פירט צוריק צו אברהמען. וועלכער איז געווען דער פאָטער פון אונדזער גלויבן".

צום סוף האָט ער אַ דריטן מאַל באַצייכנט די יידן אַלס פאַלק, ווען ער האָט געזאָגט: "דאָס פאַלק וואָס האָט באַ־

געווער פארן געטא, וועלכער האָט זיך געגרייט צו אָרגאָר ניזירן אין דער נאָענטער צייט אַן אויפשטאָנד. נישט אַלע דעלעגאָטן זענען געווען דערפאָר. אַ סך זענען געווען קעגן. טייל דעלעגאַטן האָבן געהאַלטן אַז מען דאַרף אויף דעם טייל דעלעגאַטן האָבן געהאַלטן אַז מען דאַרף אויף דעם האָבן די צושטימונג פון קאָמינטערן.

דעם 28־טן סעפטעמבער 1942 בין איך אַרעסטירט גער 1ואָרן מיט אַ טייל דעלעגאָטן פון דער פּ.ה. די אַרעס־טירטע זענען געוואָרן געפאָרשט און געפייניקט פון דער געסטאָפּאָ. נאָך זיבן וואָכן פארברענגען אין דער פּאַוויאָק־תפיסה בין איך אַרויסגעשיקט געוואָרן קיין אוישוויץ און פון דאָרטן קיין בוכענוואָלד.

דעם 11־טן אַפּריל 1945 בין איך באַפרייט געוואָרן 11־דעם 11־טן אַפּריל דורך דער אַמעריקאַנער אַרמיי.

קומען פון גאָט דעם געבאָט: ״זאָלסט נישט הרגענען״. האָט דערפארן א באַשטימטע אויסמעסטונג פון הריגה״.

ווען ער איז אָבער געשטאַנען פאַרן פּוילישן אַנדענק־ טאָוול, האָט דער פּויפּסט געזאָגט: ״זעקס מיליאָן פּאָלאָקן זענען אַומגעקומען אין דעם לעצטן קריג. איין פינפטל פון אַ פּאַלק״.

כאָטש עס איז זיכער, אַז די דריי מיליאָן פּוילישע יידן, וועלכע די נאַציס האָבן פּאַרניכטעט זענען אַ פּאַרלוסט יידן, וועלכע די נאַציס האָבן פּאַרניכטעט זענען אַ פּאַרלוסט פּאַרן פּוילישן פּאַלק, פּאַרלאַנגט אָבער פּשוטע ערלעכקייט פון אונדז. מיר זאַלן געדענקען, אַז די מערהייט פון פּוי־לישן פּאָלק האָבן זיי נישט באַטראַכט ווי אַ טייל פון פּוילישן פּאָלק — ווען זיי האָבן געלעבט, אַדער ווען זיי זענען געשטאָרבן זייער יידישן טויט...

# קדימה"־עקזעקוטיון,

דער נייער ״קדימה״־קאָמיטעט איז אויסגעקליבן גער דער נייער ״קדימה״־קאָמיטעט איז אויף דער 71־טער יערלעכער אַלגעמיינער פאַר־71 מיטוואָך, דעם 23־טן מערץ ה״י איז פאָרגעקומען זאַמלונג.

- די קאָנסטיטואירונג פּוֹן דעם עקזעקוטיוו. עס זענען אוים-געוויילט געוואָרן די פריינד:

פרעזידענט — יאשא שער; וויצע־פרעזידענטן: וו.
יאבלאנסקי און א. אפעלאוויםש: ערן־סעקרעטאר — מ. אייזענבוד; ערן־קאסיר — י. ווינקלער; פארטרעטער רין פון ערן־קאסיר — הדסה ראזענבוים; פארזי־צער פון דער קולטור־קאמיסיע — הערשל באכראך; פארזיצער פון דער ביבליאטעק־קאמיסיע — באנא ווי־נער; ווירטשאפטס־קאמיסיע — ראכעלקע לעוויםא; רעדאקציע־קאמיסיע — מ. אייזענבוד; רעוויזיאנס־קאר מיסיע — ב. ווייסמאן; יוגנט־קאמיסיע — א. דאפנער; פארשטיער צום "באארד": מ. ראבינאוויםש, א. אפע־לאוויםש און סענדער בורשטין. פארטרעטער: ליובא גאפליב און הערשל באכראך; אדמיניסטראציע פון די גאפליב און הערשל באכראך; אדמיניסטראציע פון די "מעלבורנער בעטער": וו. יאבלאנסקי, ח. שטייער און מאיר בורשטין.

## ,קדימה "ביבליאטעק

די "קדימה" - ביבליאטעק פארמאגט די נייעסטע יידישע ביכער און די נייעסטע ענגלישע ביכער וועגן יידישע פּראָבלעמען

אין לייען־זאל — צייטונגען און זשורנאלן פון דער גאנצער וועלט

טיקייט אין א געטאָ. אַרומגערינגלט מיט א מויער און א אַ דרייפאָכיקן פּאָליצִיי קאָרדאָן.

דער ווארשעווער געטא וועלכער איז באשטאנען פון א קליינעם געטא־פארבונדן מיט א הילצערנער בריק איבער כלאדנע גאָס, האָט געהאָט אין אירע מויערן 600 טויזנט יידן, וועלכע האָבן זיך איבער אָנדערהאַלבן יאָר געפּייניקט אין דעם גרויסן קאָנצענטראַציע לאָגער. מיט זיכערקייט קאָן געזאָגט, ווערן אַז קיין פאָלק אין דער וועלט וואָלט ניט געווען אין שטאָנד איבערצולעבן אַזוי פיל טראָגישע מאָ־ מענטן און צופּאָסן זיך צו אַזעלכע באַדינגונגען. די פּלענער פון די נאָציס זענען געווען: אַרינשטופן אין די געטאָס טייל האָט זיך נישט איינגעגעבן. דאן איז געקומען דער אורטייל אויסמאָרדן די יידן אין די גאָז קאָמערן — דאָס איז געווען דער אורטייל וועלכן די נאַציס האָבן אַרויסגער געבן קעגן יידישן פּאָלק אין וואַנזע ביי בערלין, אין אַפּריל געבן קעגן יידישן פאַלק אין וואַנזע ביי בערלין, אין אַפּריל

די פאַראַרדענונג צו ליקווידירן דעם יידישן קוואַרטאַל אין וואַרשע איז געקחמען אין גאַנצן אומגערירט, ווייל אין דער צייט האָבן די יידן אין געטאַ פּראַדוצירט פיל וויכטיקע מאַטעריאַלן פאַרן פראָנט. צענדליקער טויזנטער יידן האָבן געאַרבעט אין די שאָפּן און וואַרשטאָטן ווי שקלאַפן אין די שרעקלעכסטע באַדינגונגען.

אין יולי 1942 האָבן זיך באַויזן אויף די ווענט פון געטאַ פּלאַקאָטן וועלכע האָבן גערופּן די יידן צו שטעלן זיך אויפן אומשלאַג־פּלאַץ, מיט דער באַמערקונג, אַז עס זיך אויפן אומשלאַג־פּלאַץ, מיט דער באַמערקונג, אַז עס וועט פאַרקומען אַ גרויסע איבערזידלונג פון יידן קיין מזרח. די ערשטע קרבנות זענען געווען עלטערע מענטשן און קינדער, וועלכע האָבן זיך געפונען אין די עלטערן די עלטערן די באַאמטע פון יודען־ראָט האָבן אויסגעפירט דאָס שענד־די באַאמטע פון יודען־ראָט האָבן אויסגעפירט דאָס שענד־לעכע שטיקל אַרבעט. גלייכצייטיק האָבן זיי געפאַבגען אלע אַרעמע־לייט וועלכע האָבן זיך געפונען אויף די גאָסן פון געטאָ. דאָס איבערפירן די קרבנות צום אומשלאג פּלאַץ איז פּאַרגעקומען אין די געסטאפאַווצעס: קאָן און האַבן געהערט צו די יידישע געסטאפאַווצעס: קאָן און העלער.

עס ווערן אויך געכאַפּט מענטשן, וועלכע זענען געגאַנ־ גען צו דער אַרבעט אין די שאָפּן; פרויען וועלכע פירן די קינדער אין די קאַנספּיראַטיווע שוּלן.

איך דאָרף אָפּגעבן אַ קעפל פון אַ ניי־מאַשין צו מיינע פריינד ווילנער, וועלכע האָבן געוווינט אויף אָגראָדאָווע. איך רייס זיך אַרויס פון דער ארומרינגלונג, און לויף צו אריה ווילנער, אָנצוואָגן די בשורה.

אין ערשטן טאָג פון דער אויסזידלונג זענען פינף צוגן מיט צען טויזנט יידן אַװעקגעפירט געוואָרן קיין טרעב־לינקע. אין אַװנט זענען זיך צונויפגעקומען אויף גענשע לינקע. אין אַװנט זענען זיך צונויפגעקומען אויף גענשע 39 פאָרשטייער פון אַלע יידישע אָרגאַניזאַציעס צו באַראַטן זיך וואָס צו טאָן אין דער האָפנונגסלאָזער לאָגע. דער ווייטגייענדער פּלאַן איז געווען: יונגע מענטשן רייסן זיך ביינאַכט אַרויס פון געטאָג פאַרניכטן און צינדן אונטער די שטאָט וואַרשע און דורך פאַרשידענע אומוועגן גייען זיי

אין דער ריכטונג פון די וועלדער. אין דער ערשטער רייע האבן געזאלט אַרויסגיין הונדערטער טויזנטער יונגע מענטשן באַוואָפנט מיט מעסערס און אייזנס – פאַרניכ־טענדיק גלייכצייטיק די מויערן פון געטאָ.

נישט אַלע פאַרשטייער פון די יידישע אָרגאַניזאַציעס זענען געווען פאַר דעם פּלאָן. טייל האָבן געהאַלטן. אַז דער נאַציזם וועט נישט פאַרניכטן אַלע יידן, און ספּעציעל די אַרבעטער וועלכע אַרבעטן אין די שאָפּן. דער פּלאַן איז אַדורכגעפּאַלן. עס ווערט אַרויסגעגעבן אַן אויפרוף צו דער באַפעלקערונג אין געטאַ אין וועלכן מען רופט די יידן נישט צו גיין פרייוויליק צום אומשלאַג־פּלאַץ. פּיל יידן שטעלן זיך אַקעגן דער דעפּאַרטאַציע. די יידישע פּאַ־ליציי און די באָאַמטע פון יודן־ראַט ווערן פּאַרטריבן און אין פיל פּאַלן — צעשלאָגן. אויף עטלעכע טעג ווערט די דעפּאַרטאַציע אָפּגעשטעלט.

דאַן באַווייזן זיך דייטשע איינהייטן מיט זייערע מיט־ העלפער, אוקראינער, ליטווינער, לאַטישן וועלכע שלעפּן מיט דער גרעסטער ברוטלקייט ארויס די יידן פון זייערע באָהעלטענישן און פירן זיי צום אומשלאַג־פּלאַץ, און פון דארטן קיין טרעבלינקע.

אין פארלויף פון איין חודש איז זיי געלונגען ארויס־ צופירן דריי הונדערט טויזנט יידן צום פארניכטן.

גאַנץ אומגעריכט קומט אַן איבעררייס אין דער דעפאר־ טאַציע.

דער אונטערערדישער געטא קאמיטעט באשליסט צו ארגאַניזירן אן אויפשטאָנד. צו דעם צוועק ווערן אַרויסגער ארגאַניזירן אן אויפשטאָנד. צו דעם צוועק ווערן אַרויסגער שיקט יונגע יידישע וענער און פרויען איינצוקויפן גער ווער; ווי אויך אונטערהאַנדלען מיט פוילישע אַרגאַניזאַר ציעס וועגן אַ געמיינזאַמען אַרויסטריט קעגן די נאַציס.

דער פלאן וועגן א געמיינזאַמען אַרויסטריט קעגן נאַ־ ציזם ווערט אָפגעוואָרפן. דאָס געבן געווער פאַרן געטאָ. ווערט אויך אָפגעוואָרפן.

דאָס אדינקויפן געווער אויף דער אַרישער זייט איז געווען פארבונדן מיט גרויסע סומעס געלט. יידישע הויז אייגנטימער זענען געווען די וועלכע האָבן געגעבן גרויסע סומעס געלט פאַר דער אונטערערדישער אָרגאַניזאַציע. דאָס געלט איז געשאָפן געוואָרן דורך פאַרקויפן יידישע הייזער צו פּאַלאַקן.

אין דער צייט פון דער דייטשער אָקופּאַציע זענען פיל פּאַלאָקן רייך געוואָרן פון האַנדל און שמוגלען. זיי האָבן אַפּגעקויפט יידיש אייגנטום פּאַר נישטיקע סומעס געלט. די קאַנטראַקטן האָבן אַדורכגעפירט פּוילישע נאָ־טאַרן. אַזוי אַרום זענען פּאַרקויפט געוואָרן א צאָל הייזער. אַ טייל פון דעם געלט איז געגאַנגען פּאַר איינקויפן גער ווער און אַמוניציע. מיטן איבערפירן דאָס געווער אין געטאָ האָבן זיך פּאַרנומען שמוגלער – צושטעלער פון פּראַ־וויאַנט און געטאָ. פיל מאַל זענען פּאַרגעקומען דורכפּאַלן, דערביי זענען פּאַרלוירן גענאַנגען יידישע מענטשן און גרויסע סומעס געלט.

אין איינעם אַ טאָג אין חודש סעפטעמבער 1942, איז פאָרגעקומען אין וואָרשע א לאַנד־עוואַמענפאָר פון דער פּאָר. אויף דעם צוואָמענטרעף האָב איך גערעדט וועגן פ.פ.ר.

אַ ריזיקן בית־עולם. ווייל אויפן געביט פון דער סאַנאַטאָ־ ריע זענען פאָרגעקומען שווערע שלאַכטן צווישן דייטשיש און פויליש מיליטער.

נאָכן אָפּגעבן דעם באַריכט וועגן דער לאַגע אין מעד־ זעשין, האָט דער ״דושוינט״ וועלכער האָט נאָך אין דער צייט דיספּאָנירט מיט גרויסע סומעס געלט, באַשלאָסן פאַר יעדן פּרייז אויפבויען די סאָנאָטאַריע.

די עקסהומאציע פון די געפאלענע פוילישע זעלנער און אפיצערן איז פארגעקומען מיט דער באטיליקונג פון רויטן־קרייץ אין וועלכע עס האבן געארבעט פאלאקן. אין איז קבר, אנשטאט א געפאלענעם, האבן מיר געפונען איז קבר, אנשטאט א געפאלענעם, האבן מיר געפונען געווען זעקס. געווער און אמוניציע. אזעלכע קברים זענען געווען זעקס. שפעטער האט זיך ארויסגעוויון, אז פאלעניצער יידן, וועל־כע האבן זיך פארנומען מיט קבר־זיין די געהרגעטע האבן באגראבן דאס געווער, גלויבנדיק אז אין א געהעריקן באגראבן דאס געווער, גלויבנדיק אז אין א געהעריקן מאז געשטאנען די פראגע; וואס טוט מען מיטן געווער איז געשטאנען די פראגע: וואס טוט מען מיטן געווער וועמען עס געבן? עס איז באשלאסן געווארן דאס געווער איבערגעבן דער פ.פ.ס.

נאָך זעקס וואָכן שווערער אַרבעט, איז ענדלעך געלונר גען איינצוקווארטירן 120 קינדער און עטלעכע דערעיער. גען איינצוקווארטירן 120 קינדער און עטלעכע מיטגלידער פון ראיאן־קאמיטעט פון דער פ.פ.ס. זענען געווען שטענדיקע איינגייער אין קינדער היים דאָרט האָבן זיי איינגעארדנט טרעפונגען פון זייערע מענטשן. די אַנפירונג פון קינדער היים האָבן אויפמערקזאָם געמאָכט דער פ.פ.ס. או מיט זייערע אָפטע טרעפונגען באדראען זיי די עקויסטענץ פון קינדער היים און פון די קינדער. ווען דער וואַרשעווער געטא קאמיטעט האָט זייך געוואַנדן געו דער פאָרן גער פאָרן גער פאָרן געטאָ. דער ענטפער איז געווען: צו וואָס דאַרפן יידן געווער? זיי האָבן נישט געגלויבט, אַז יידן זענען פייאיק צו געווער? זיי האָבן נישט געגלויבט, אַז יידן זענען פייאיק צו געווער? זיי האָבן נישט געגלויבט, אַז יידן זענען פייאיק צו געווער?

דאָס אָפּוּאָגן צו געבן געווער פאר דעד יידישער קאַמפס־אָרגאַניזאַציע האָט אַרויסגערופן ביי אונדו גרויס פאַרביטערונג. אין די טראַגישע שעג פון אויגוסט 1942 פאַרביטערונג. אין די טראַגישע שעג פון אויגוסט 1942 האָבן די נאַציס אָנגעהויבן ליקווידירן די יידישע קינדער היימען אויף דער ליניע וואַרשע־אָטוואַצק. פאַר דער אַנפי־רונג פון דער מעדעם סאַנאָטאָריע איז געוואָרן קלאַר. אַז די קינדער היים אין מעדושעשין וועט אויך ווערן ליקווי־דירט. עס איז באשלאָסן געוואָרן אַז די עלטערע קינדער זאָלן פאַרלאָזן די קינדער־היים און אויסבאַהאַלטן זיך אין די אַרומיקע וועלדער. צו דעם צוועק איז נויטיק געווען אַביסל לייכט געווער פאַר די קינדער. אויך צו דעם צוועק האָט די פ.פ.ס. זיך אָפּגעזאָגן צו געבן געווער די יוגנט־לעכע, וועלכע זענען גרייט געווען טייער אָפּצוגעבן זייערע לעבנס.

אין א זוגיקן, פרעכטיקן שאָג, איז די סאָנאָטאָריע גער וואָרן אַרומגערינגלט פון עס־עס מענער. די קינדער מיט די דערציער זענען עופוס געפירט געוואָרן קיין פאַלעניץ. די דערציער זענען עופוס געפירט געוואָרן אין ווא־דאַרטן זענען די קינדער אַריינגעוואָרפן געוואָרן אין ווא־גאַנע און אַפּגעפירט קיין טרעבלינקע. די מעדעם סאָנאַר גאַנען און אָפּגעפירט קיין טרעבלינקע.

טאָריע איז נישט געוועזן די איינציקע אינטטיטוציע, וועל־ כע די נאָציס האָבן פאָרניכטעט. אין דעם זעלבן טאָג, ווען די נאַציס האָבן געפירט די קינדער פון מיעדושעשין צום טויט. איז צום אומשלאָג־פּלאַץ אַרויסגעפירט געוואָרן דאָס קינדער הים פון יאָנוש קאָרטשאָק, וועלכעס האָט זיך גע־ פונען אויף שעננע 16.

ס'איז נישט צום גלייבן, ווי די קינדער, אין געשלאָ־ סענע רייען, מיט געזאָנג זענען געגאַנגען מיט זייערע לע־ רער צום אומשלאַגפּלאַץ אויף סטאַווקע.

די קינדער זענען געווען איבערצייגט. או זיי קלייבן זיך אויף אן אויספלוג. איך האב באוואונדערט ווי העפלעך די דייטשן האבן אויפגענומען דעם דאקטאר יאנוש קאר־ טשאק, וועלכער איז געווען אנגעטאן אין אַ מונדיר פון אַ פוילישן פולקאווניק. דורך אַ שפארונע האב איך געוען ווי די עס־עס האָט העפלעך אריינגעועצט די קינדער אין די וואגאנען.

אין די טעג פון יולי 1942 זענען אויך ליקווידירט געווארן פארצווייגטע אינסטיטוציע, וועלכע יידן האבן געווארן פארצווייגטע קעגנזייטיקע הילף.

וועגן דער קולטור געזעלשאַפטלעכער טעטיקייט אין געטאָ וואַרשע איז שוין פיל געשריבן געוואָרן. אָבער די טעטיקייט פון די הויף קאָמיטעטן מיט זייער קעגנזייטי־קער הילף, איז ווייניק דערמאַנט געוואָרן,

אין דעם הויז. זוו איך מיט מיין פרוי און שוועסטער האָבן געוואוינט אויף ניסקע 35. האָט דער הויף־קאַמיטעט באַוויזן צו אָרגאַניּזירן הילף פאַר אַרעמע און קראַנקע מענטשן. א וויכטיקע אַרבעט איז געטאַן געוואָרן פאַר די יידן. וועלכע זענען אויסגעזידלט געותארן פון די קליינע שטעטלעך אַרום וואַרשע. די מענטשן זענען אַריינגעוואָרפּן געוואָרן אין געטאַ וואָרשע. באַראַבעוועט, פון אַלעם. זעלטן ווער ס׳האָט פאָרמאָגט אַ פּאָר זלאָטעס. מיטן איינאָר־ דענען די פליטים האָבן זיך פאַרנומען די הויף־קאַמיטעטן זיי האָבן באַקומען וווינונגען און עסן. יעדע פאָר טעג איז פאָרגעקומען אַ קולטור אונטערנעמונג. די בעסטע אַרטיסטן האָבן געלייענט און געזונגען פון די בעסטע יידישע שאָ־ פונגען. עס זענען ארגאניזירט געווארן הומאר אוונטן, וועלסע האָבן אויסגעלאָכט היטלערן. און צוגעגעבן מוט און האָפענונג די פארפּייניקטע יידן. און קודם – די אַרויס־ געטריבענע פון די שטעטלעך.

אין מאי 1942 איז געקומען קיין ווארשע א גרויסער טראַנספּאָרט דייטשע יידן.פיין געקליידעט מיט פול אָנ־געשטאָפטע וואַליזעס. דאָס איז געווע די עליטע פון דייטשן יידנטום. צווישן זיי האָבן זיך געפונען פראָפעטאָרן, אַר־ידנטום. צווישן זיי האָבן זיך געפונען פראָפעטאָרן, אַר־טיסטן, שרייבער און מיליטערלייט וועלכע זענען באַזיי־טיסטן, עוואָרן פון דער דייטשער אַרמיי – נאָכן אויסגע־טיקט געוואָרן פון דער דייטשער אַרמיי – נאָכן אויסגע־פינען, אַז זיי שטאָמען פון יידן.

פיל פון די דייטשע יידן זענען איינקווארטירט געווארן אויף ניסקע 35. אזעלכע הייזער ווי ניסקע 35 זענען געווען אויף ניסקע 75. אזעלכע הייזער ווי ניסקע 15 זענען ווי אין אין די הונדערטער. עס איז שווער צו באנעמען ווי אין אוא טראגישער צייט האבן יידישע מענטשן געפירט אזא גרויס קולטור ארבעט, און ארגאניזירט אזא הילפס טער

# מיט יידן אין וואַרשעווער געטאָ

נאָכן אונטערשרייבן דעם ריבענטראָפּ־מאָלאָטאָוו נישט אָנגריף פּאָקט, דעם 23־טן אויגוסט 1939, האָט דאָס פּוי־לישע יידנטום דערזען, אַז איר עקזיסטענץ איז באַדראָט. אַלע שלום־קאָנגרעסן און פּאָציפּיסטישע באַזועגונגען צוזאָמען מיט זייער פירער זענען פּאַרשווונדן, די לאַזונ־גען: קאָמף קעגן פּאַשיזם: קעגן מלחמה, זענען אויך שנעל פאַרשווונדן. ס'דאָט זיך גלייך אָנגעהויבן צום ערשט – פאַרשווונדן. ס'דאָט זיך גלייך אָנגעהויבן צום ערשט אַ שטילע מאָביליזאָציע, און עטלעכע טעג שפעטער אן אַלגעמיינע מאָביליזאַציע. מיינע חברים רעזערוויסטן ווערן גערופן צום מיליטער. אַלע זענען גרייט צו קעמפן ביזן לעצטן קעגן נאָציום.

אין די שפאנענדיקע טעג הייבט זיך אן צו מערקן א גרויס צערודערונג אין די מיליטערישע זאמל־פונקטן. ס׳פעלן אויס מונדירן, געווער און פראוויאנט. די מאבילי־ זאציע איז אַ כאאטישע. מיליטערישע טראנספארטן קאנען נישט דערגרייכן זייער ציל. די באפעלקערונג הייבט אן אויסקויפן שפיז. די פירער פון די פאליטישע פארטייען ווייסן נישט ווי אזוי צו האנדלען, ס׳קומען נישט פאר קיין פאטריאטישע מאניפעסטאציעס. די פרעסע איז דעואריענ־ טירט. פלוצלונג, פרייטיק דעם 1-טן סעפטעמבער 1939 הייבן אן פאלן באמבעס אויף אפענע פוילישע שטעט.

די באפעלקערונג איז הילפסלאז. ס'איז נישטא קיין פארטידיקונג. דער כאָאָס איז גרזיס. די צאל קרבנות צווישן דער ציווילער באפעלקערונג איז שווער פעסטצו־שטעלן. דער איבערפאל פון היטלער־זייטשלאנד אויף פוילן איז געקומען אומגעריכט — אַן קריגס־נאָטעס און אַן קריגס־דערקלערונגען. אויפן דריטן טאָג פון דער מלחמה כאָפּט אָרום אַ מעכטיקער ענטוזיאַזם: די פראַנצויזן און ענגלענדער האָבן דערקלערט קריג דייטשלאַנד. הונ־דערטער טויזנטער מענטשן מאַניפעסטירן אין וואַרשע בי די ענגלישע און פראַנצויזישע אַמבאַסאַדעס. עטלעכע נאַצישע באַמבעס פאַרטרייבן שנעל די מאַניפעסטאַנטן. צאַצישע פאַמבעס פאַרטרייבן שנעל די מאַניפעסטאַנטן. וואַרשע; דער פוילישער גענעראַל־שטאַב גיט אָרויס אַ פאַראַדענונג, אַז אַלע מיליטער־פעאיקע מענער זאָלן פאַרלאַזן וואַרשע און גיין אין דער ריכטונג פון מזרח.

צוואמען מיט די מיליטער פייאיקע, פארלאון ווארשע הונדערטער טויזנטער מענטשן. אפילע פרויען און קינדער. אלע רעגירונגס־אינסטיטוציעס ווערן עוואַקואירט און צו־זאמען מיט זיי, די פירער פון די פאליטישע פארטיען מיט זייער אַקטיוו. דער קליינער מיליטערישער גאַרניזאָן איז זייער אַקטיוו. דער קליינער מיליטערישער גאַרניזאָן איז נישט בכוח צו פאַרטיידיקן וואַרשע. דער שטאָט פרעזי־דענט סטאַרזשינסקי רופט דער באָפעלקערונג צו פאַרטיידיקן וואַרשע. מיט פיל ענטוזיאַזם טרעטן צו אין דער דיקן וואַרשע. מיט פיל ענטוזיאַזם טרעטן צו אין דער ערשטער רייע די אַרבעטער. צו בויען פאַרפעסטיקונגען. מען רופט זיי: אַרבעטער־באַטאַליאָנען. פיל פון זיי קעמפן אויף די פאַדערשטע פאַזיציעס, אין די פאַרשטעט פון אויף די פאַרשטעט פון וואַרשע.

אין די באַטאַליאַנען טרעטן אַריין פיל יידישע אַרבע־
טער; אינטעליגענץ און שול יוגנט. יידישע דאָקטוירים
גיבן אַ גרויסן ביישטייער אין מעדיצינישע הילף פאַר די
סאָלדאַטן און ציווילער באַפעלקערונג. דער אָרגאַניזאַטאָר
פון דער מעדיצינישער הילף איז דאָקטאַר טעמערסאָן. ער
און זיינע חבדים ברענגען מעדיצינישע הילף פאַר די
סאָלדאַטן, וועלכע קעמפן פאַראיינזאַמט אין דער פעסטונג

אין די שלאָסטן מיטן היטלעריזם זענען געפאלן איבער 33,000 יידישע סאַלדאטן, אפיצירן; פרייוויליקע פון די אַרבעטער באַטאַליאָנען און צווישן זיי – דער דאָקטער טעמערסאָן. דער יידישער אַרבעטער קלאָס קעמפט מיט דער גרעסטער אפפערוויליקייט קעגן נאַציזם. די פריינד־שאַפט וועלכע איז געבוירן געווארן אויף די באַריקאַדן פון וואַרשע, איז פאַרטגעזעצט געווארן אין די קאַמפן פון ווארשעווער געטא אויפשטאנד.

מאך דער קאפיטולאציע פון פוילנס ארמיי זענען יידן ערשטע וועלכע טראכטן פון שאפן אן איינהייטלעכע יידישע אונטערערדישע קאמפס ארגאניזאציע. דער נאצי־יערשע אונטערערדישע קאמפס ארגאניזאציע. דער נאצי־דייטשן צווינגט יידן צו אַנטיסעמיטישע פראפאגאנדע פון די דייטשן צווינגט יידן צו אַנטלויפן אין די מזרח געביטן, שוין באַזעצטע דורך די סאוויעטן. יידן גלויבן, אַז זיי וועלן הארציק אויפגענומען ווערן דורך דער סאוויעטישער ארעסטירט, באלד נאכן אריבערגיין די גרענעץ. פיל ווערן אויפגענומען ווי אַ פיינטלעכער עלעמענט – ספעציעל אויפגענומען ווי אַ פיינטלעכער עלעמענט – ספעציעל געוועזענע טוער פון פאליטישע פארטייען, פראפעסיאנעלע פאריינען און קולטור־אַרגאַניזאַציעס.

די יידן וועלכע זענען פאַרבליבן אונטער דער דיי טשער אָקופּאָציע געפינען זיך אין אַ טראָגישער לאָגע. דאָס גאַנצע ווירטשאַפטלעך, געועלשאַפטלעך לעבן איז געוואָרן פאַרניכטעט. קרימינעלע עלעמענטן און פאַלקס־דויטשן ראַבעווען יידישע היימען — פאַדערנדיק אויסקויף געלט.

אין די טראַגישע טעג, טרעטן צו אַ גרופּע געזעלשאַפּט־לעכע טוער ווידער אויפצולעבן פארשידענע וווילטעטיקע אינסטיטוציעס, וועלכע זענען זיך צעפאַלן אין דער צייט אינסטיטוציעס, וועלכע זענען זיך צעפאַלן אין דער צייט פון די שלאַכטן. די ערשטע אינסטיטוציע וועלכע איז גע־וואַרן אויפגעבויט איז געוען די מעדעם ־סאנאטאָריע. מיט מיר זענען אוועק צופוס קיין מעדועשין, מיטן ציל מיט מיר זענען אוועק צופוס קיין מעדועשין, מיטן ציל אינצואַרדענען א קינדערהיים פאַר די קינדער, וועלכע האָבן פאַרלוירן זייערע עלטערן אין דער צייט פון דער מלחמה. ווען מיר זענען אָנגעקומען אויפן אָרט האָבן מיר אָנשטאָט דער אַמאַליקער סאָנאַטאָריע, אָנגעטראָפן אויף א חורבה. די געביידעס זענען געוען צעשטערט. דער אינ־ווענטאַר — אויסגעראַבעוועט, עלעקטריע און וואַסער איינ־ריכטונגען — צעשטערט. און דאָס סאַמע שרעקלעכסטע אויפן געביט פון דער סאַנאַטאָריע, האָבן מיר אָנגעטראָפן

אַ נישט־הומאַניטאַרער אַקט, וואָס פאַסט נישט דעם ענג־ לישן נאָמען, מיט צוואַנג צו דעפאָרטירן די אָפּגעראַטע־ וועטע קיין מאוריטיוס״.

ווען מען האָט אים אינפאָרמירט וועגן די צוגרייטונגען פון קאָנצענטראַציע לאָגערן פאָר יידישע פּליטים אין מאור־טיוס, פּראָטעסטירט טשערטשיל: ״איך האָב קיינמאָל ניט ״קאָנטעמפלירט״ אַז יידישע פּליטים זאָלן איינגעשלאָסן ווערן אין לאָגערן מיט שטעכלדראָט און וועכטער״...

דעם זעלבן נוסח פון רחמנות קאן מען געפינען אין צאלרייכע דאקומענטן. ווען די אַדמיראַליטעט האט בא־פוילן די ענגלישע קריגס שיפן צו פאַרכאָפן די בולנאַרישע שיף ״רודניכאַר״ מיט פליטים אויף די אינטערנאַציאַנאָלע וואָסערן, האָט טשערטשיל, וואָס איז געווען דער ״לאָרד פון דער אַדמיראליטעט״ פראָטעסטירט, ווייל אַזא אַקט מיינט א פאַרגוואַלטיקונג פון די אינטערנאַציאָנאַלע גע־זעצן, אָבער גלייכצייטיק האָט ער צוגעגעבן, אַז דער באַ־פעל זאָל אויסגעפירט ווערן נאָר אין דעם איינציקן פאַל, מער האָט זיך טשערטשיל נישט געזאָרגט, און די פּיראַטן מער האָט זיך טשערטשיל נישט געזאָרגט, און די פּיראַטן אַקטן פון די ענגלישע קריגס שיפן אויף די אינטערנאַציאָ־אַלע וואַסערן זענען ווייטער אַנגעגאַנגען (די גריכישע שיף "הילכא״).

ווען וויצמאן און טשערטאָק האָבן געפאָדערט, אַן די ענגרלישע לופט כוחות זאָלן באָמבאָרדירן די באַן ליניע פון בודאָפּעשט קיין אוישוויץ און די גאַן קאָמערן האָט טשער־טשיל איבערגעגעבן די אויפגאָבע דעם מיניסטער פון די לופט כוחות סער אַרטשיבאָלד סינקלעיר אויסצופירן דעם פראיעקט. פון דעם באָפעל אין גאָרנישט געוואָרן, סער ארטשיבאַלד סינקלעיר (אויך א ״זאיאניסט״) האָט צוערשט געעצהט, או די אַמעריקאַנער זאָלן דאָס טאָן, שפעטער האָט ער פאַרלאָנגט גענויע טאָפּאָגראָפישע אינפאָרמאָציע וועגן ער פאַרלאָנגט גענויע טאָפּאָגראָפישע אינפאָרמאָציעס (פון דער פּוי־אוישוויץ און טרעבלינקע, ווען די יידישע אַגענץ האָט באַזאָרגט די טאָפּאָגראָפישע אינפאָרמאָציעס (פון דער פּוי־לישער רעגירונג), זענען די דאַקומענטן געבליבן פאַר־שטעקט אין אַ שופלאָד צווישן ״פּאָרעין אָפיס״ און דעם מיניסטעריום פון די לופט־כוחות.

עס שאפט זיך דער איינדרק, אז די אלע פאטעטישע די ארכיוון באפעלן זענען מער געווען געווירמעט די ארכיוון פאר די צוקונפטיקע געשיכטע פארשער. אן שום וואָ־פאר די צוקונפטיקע געשיכטע נארשער. אן שום וואָר גיקייט צו באאיינפלוסן די טראַגישע ווירקלעכקייט

די הויפט באַשולדיקונג און די פאַראַנטוואַרטלעכקייט פון טשערטשילן איז, אַז ער האָט פּרעזידירט אַיבער אַ קאַבינעט, וואָס האָט מעטאָדיש אַרומגערינגלט דעם נאַצי־אַקופּירטן קאַנטינענט מיטן ציל נישט צו דערלאַזן, אַז אינדיווידועלע יידישע פליטים און גרעסערע גרופן (די בולגאַרישע יידן, יידן פון רומעניע, אונגאַרן, גריכנלאַנד בולגאַרישע יידן, יידן פון רומעניע, אונגאַרן, גריכנלאַנד אא״וו) זאָל זיך אַרויסרייסן פונעם היטלעריסטישן גיהנום.

מיר ווייסן, אָז דאָס איז געווען די אָפיציעלע פּאַליטיק פון טשערטשילס קאַבינעט: מקריב עו זיין דאָס אייראָפער אישע יידנטום אויפן מזבח פון די ענגלישע אימפעריאַליס־ טישע אינטערעסן אין דעם איינגערעדטן גלויבן אַז אָן דעם דרוק פאָר אַ יידישער מדינה וועלן די ענגלענדער בשלום געוועלטיקן איבער די אוצרות פון די אַראַבישע מדינות.

די באַשולדיקונג קעגן טשערטשילן איז, אַז מיט זיין שווייגן האָט ער "דער גרויסער פריינד פון יידן" אויסגער דריקט זיין פולע הסכמה מיט דער פאַרעטערישער פּאָלי־טיק פון זיין קאַבינעט, אַ פּאָליטיק, וואָס האָט מיט דיפּלאָ־מאַטישע אינטערווענצן און מיטן כוח פון די קריגס־שיפן פון זיין מאַיעסטעט געשאַפן אַ שטעכלדראָט־צוים אַרום פון זיין מאַיעסטעט געשאַפן אַ שטעכלדראָט־צוים אַרום דעם אויסערלעכן פּערימעטער פון די נאַצי־לאַגערן און דעם אויסערלעכן פּערימעטער פון די נאַצי־לאַגערן און אַזוי אַרום אַקטיוו געהאָלפן דער נאַצי־מאַשין אומברענ־גען די יידן.

אנערקענענדיק צום זכות דעם קאמף פון רוווועלטן און טשערטשילן קעגן נאצי־דייטשלאַנד, אַ גיגאַנטי־שער קאַמף וואָס האָט אפגעראַטעוועט די מענטש-הייט פון פאַרשקלאַפונג — מוז מען אַבער מיט טרויער און צאָרן פעסטשטעלן אַז צוליב אימפעריאַליסטישע אינ־און צאָרן פעסטשטעלן אַז צוליב אימפעריאַליסטישע אינ־טערעסן האָבן זיי געטאָן אַלעס מעגלעכע (אין די באָדינגונ־נען) אַז אין דער נאַצי מלחמה קעגן די יידן, זאַלן די נאַציס זיגן און די יידן פאַרלירן זעקס מיליאָנען קרבנרת.

די נאַציס האָבן געהעריק אָפּגעשאַצט די שטעלונג פון די אלעאירטע לגבי די יידן.

אין דעצעמבער 1942 האָט געבעלס פאַרנאָטירט אין זיינע טאָגביכער: "אין ווירקלעכקייט... ביידע: די ענג-לענדער און די אַמעריקאַנער זענען העכסט צופרידן, אַז מיר פאַרניכטן דאָס יידישע געזינדל... (זע לואיס פּ. לאָטשנער "ד״ר געבעלס דייעריס״, זייט 241).

#### פון רעדאַקציע:

אין פריערדיקן נומער איז אין ד״ר פערשטענדיקס אַרטיקל אריינגעפאַלן עטלעכע פאַרדריסלעכע פעלערן, וועלכע מיר פאַרבעסערן דאָ:

— זייט 3 (רעכטער קאָלום) הלל קוק, אַ ברודער פון הרב דאַרף זיין: הלל קוק — אַ ברודערן ־ זון. . .

זייט 3 (לינקער קאָלום) די רומענישע רעגירונג לייגט 3 (לינקער קאָלום) די רומענישע 10.000 יידן. פאָר צו פאָרקױפן 10.000 יידן

אונדזערע הארציקסמע ברכות דעם וועמעראן פון די יידיש־וועלמלעכע מעמיקיימן אין אונדזער ישוב

פר׳ סענדער בורשטין

צו זיין 80טן געבוירן־טאָג

"קדימה"־קאָמימעמ

נישט באַשולדיקן, אַז ער האָט אַריינגעצויגן אַמעריקע אין אַ "יידישער מלחמה"....

רווותעלט איז בלי ספק געווען איינער פון די גרעסטע שטאַטס־מענער אין דער מאָדערנער געשיכטע.

שוין אין דער צייט פון "אפיזמענט" האָט רוזוועלט אינגעזען. אַז נאָצי דייטשלאַנד שטעלט מיט זיך פאָר אַ געפאָר פאָר דער גאַנצער פרייער וועלט.

דאָקּומענטן־פאָרשער באָהויפטן, אַז ווען רוזוועלט האָט צוריקגערופן דעם אַמעריקאַנער אַמבאַסאַדאָר פון בערלין נאָך דער "קריסטאַל־נאַכט" איז דאָס נישט געווען קיין זשעסט לטובת די יידן. "רוזוועלט האָט געווכט אַ קאָנ־ פראָנטאָציע מיט נאָצי דייטשלאַנד".

פון יאָר 1939, ווען די מלחמה איז אויסגעבראָכן אין פון יאָר 1939, ווען די מלחמה איז אויסגעבראָכן אין אייראָפּע, איז די אויפגאָבע פון רוזוועלטן געווען אַ גיגאָב־טישע: צו מאַניפּולירן דאָס אַמעריקאַנער פּאָלק (וואָס איז געווען אין אַן איבערוויגנדער מערהייט איזאַלאַציאָניסטן) מיטן ציל לאַנגזאָס אַרינצוציען אַמעריקע אין אַ מלחמה קעגן די "אָקס־מדינות" (דייטשלאַנד־יאָפּאַן) אין דער זעל־בער צייט האָט ער מאָביליזירט די אַמעריקאַנער אינדוט־בער צייט האָט ער מאָביליזירט די אַמעריקאַנער אינדוט־טריע פּאָר שאָפן אַ ריזיקן אַרסענאַל פון מאָדערנע וואָפן.

עס איז בלי ספק, אַז די היינטיקע דעמאָקראַטישע פרייע וועלט האָט צו פאַרדאַנקען איר עקזיסטענץ דער געניאַלער שטאַטסמאַנשאָפט פון רוזוועלטן אין פעריאָד 1941-1939, ווען רוזוועלט האָט באַצויבערט און מאַניפּו־לירט דאָס אָמעריקאַנער פאָלק און גלייכצייטיק געשטופּט יאַפּאַן און דייטשלאַנד צו אַן אָפענער אַגרעסיע קעגן אָמעריקע. די מפּלה פון נאַצי דייטשלאַנד האָט אָפּגעראַטעוועט די מענטשהייט פון פאַרשקלאַפונג און דאָס וועלט יידנטום פון אומקום.

פון דער אַנדער זייט, אַפּשאַצנדיק רחוועלטס ראַל פון יידישן שטאַנדפונקט, קאָן מען אַרויסוויזן פאַרשטענדעניש פאַר דער טאַקטיק פון רוזוועלטן, נישט צו אידענציפיצירן די יידישע אינטערעסן מיט די נאַציאָנאַל אַמעריקאַנער אינטערעסן איידער דעם אַריינטריט פון אַמעריקע אין דער מלחמה. אָבער מיט דעם מאָמענט, ווען אַמעריקע אין דער אַריינגעצויגן געוואָרן אין דער מלחמה, נאָך דער ברוטאַלער יאַפּאַנישער אַגרעסיע (דעם 7-טן דעצעמבער 1941) און קלערט מלחמה קעגן אַמעריקע, האָט דער איזאלאַציאַניט־קלערט מלחמה קעגן אַמעריקע, האָט דער איזאלאַציאַניט־טישער, טיילוויז אַנטיסעמיטישער לאַגער פאַרלוירן יעדן באָדן, די מלחמה איז אַרויפגעצוווינגען געוואָרן אויף אַמעריקאַנער פאַלק האָט געהאָט נאָר איין אַלטערנאַטיוו: צו קעמפן און זיגן.

אין דעם פעריאָד, זייט סוף פון יאָר 1941, איז מער נישט געווען קיין גרונד פאָר רוזוועלטן צו דערלויבן זיין אַדמיניסטראָציע פארטושן די יידישע טראָגעדיע און צו דולדן סאַבאָטאַזש־אַקטן פון זיין סטייט־דעפּאַרטמענט קעגן יעדן פרווו פון אַ רעטונגס אַקציע.

אין די דאָזיקע באַדינגונגען איז רוזוועלטס גלייכגיל־ טיקייט צו דער פאַרניכטונג פון די יידן אין אייראַפּע אַ באַווייז, אַז ער איז געווען נישט אומצופרידן, וואָס די דייטשן גייען אָן מיט זייער מאַסן מאָרד פון יידן, נישט

דער פאַר ווייל ער איז געווען אַן אָנטיסעמיט. נאָר ווייל ער איז געווען גרייט מקריב צו זיין דאָס אייראָפּעאישע יידנטום פאַר די אינטערעסן פון ענגלישן אימפּעריאָליזם.

אגב, עס זענען פאַראַן היסטאָרישע באַווייזן, אַז רוז־ וועלט איז נישט געווען פריי פון אַנטיסעמיטישע סענטי־ מענטו.

אין די "מעלבורגער בלעטער" נומער 2 – 1982. האָב פראָנצויזישן גובערנאטאר פון קאסאבלאַנקע, אין שייכות פראַנצויזישן גובערנאטאר פון קאסאבלאַנקע, אין שייכות מיט דעם איבערטראַנספּאָרטירן פליטים פון שפּאָניע קיין צפון אַפּריקע. רווועלט האָט דעריקלערט "די צאל יידן פון פרייע באָרופן (יוריספּרודענץ, מעדיצין, קאַלעדוש פראָפעסאָרן) מוז זיין אויסדריקלעך באַגרענעצט צו דער יידישער באַפעלקערונג אין צפון אַפריקע אין פאָרגליין מיט דער גאַנצער באַפעלקערונג אין צפון אַפריקע יון אַפריקע... דאָס וועט פאַרמידן דאָס ספּעציפישע און פאַרשטענדלעכע באַקלאָגן זיך פון די דייטשן, אַז 50 פּראָצענט פון זייער פּראָפעסיעס זענען באַועצט פון יידן" ...

לויט פראַנציס לעווענשטיין "רוזוועלט ענד טשערטשיל״ האט רוזוועלט די זעלבע אַנטיסעמיטישע דרשה איבער־ געחזרט אין א געשפרעך מיט דעם מאַראַקאַנער סולטאַן מהאמעד אין דער אָנוועזנהייט פון טשערטשילן.

מיט אַזאָ אָנטיסעמיטישער "נומערוס קלאחוס" דרשה וואַלט רוזוועלט נישט געוואָגט אויפצוטרעטן אין אַמע־ ריקע, ווייל דאָס וואָלט געווען אַ פארגוואַלטיקונג פון דער אַמעריקאַנער קאַנסטיטוציע.

ריטשאַרד קראָסמאָן איז געווען גערעכט. די פּערזעני לעכע מיט־פּאַראַנטוואַרטלעכקייט פון רוזוועלטן פאַר דעם אומקום פון אייראָפּעאישן יידנטום אונטערליגט נישט קיין צוויפל. די לעגענדע וועגן רוזוועלטן אַלס דעם ״גרויסן יידן פראינד״ (וואָס די אַמעריקאַנער יידישע אָנפירערשאַפט האָט געשפּונען און פּאַרשפּריט) האָט זיך ופּאַרענדיקט אויף די אַש־בערג פון די טויטן־לאַגערן.

#### ×

ווינסטאָן טשערטשיל האָט אויך פאַרנומען אַ גאָר בכבודיקן פּלאַץ אין די לעגענדעס וועגן "די גרויסע יידן פריינד". ער איז אַפילו באַצייכנט געוואָרן אַלס אַ "זייאָר ניסט".

טשערטשיל איז נישט בלויז געווען א שטאטסמאן פון א גאר הויכער מדרגה. ער איז אויך געווען אן אינטעלעק־טואל מיט א חוש פאר דער היסטארישער אפשאצונג פון זיין פערזענלעכקייט. אין זיין לאַנגער קאריערע קאן מען נישט געפינען קיין שפור, קיין אויסדרוק, וואס מ'וואלט געקאנט אויסטייטשן אַלס אַנטיסעמיטיש.

אדרבא – זיינע אַרויסזאָגונגען זועגן די ליידן פון די יידן, זענען פול מיט פאַטאָס און רחמנות. ווען גענעראַל יידן, זענען פול מיט פאַטאָס און רחמנות. ווען גענעראַל וועיוועל האָט פראָטעסטירט קעגן באַשלוס פון קאַבינעט צו דערלויבן די געראָטעוועטע פון דער שיף־"פּאָטריאַ" צו פאַרבלייבן אין פּאַלעסטינע, האָט אים טשערטשיל טע־ לעגראַפירט: "פערזענלעך האַלט איך, אַז דאָס וואַלט געווען לעגראַפירט: "פערזענלעך האַלט איך, אַז דאָס וואַלט געווען

צאַלרייכע אינטעלעקטואַלן, עקאַנאָמיסטן און סאָציאָלאָגן, וואָס וּהאָבן געאַרבעט בלב ונפש פאַר דער רעאַליזאַציע פונעם "נוי דיעל".

יידן זענען געווען באַגייסטערט, ווען רוזוועלט האָט צור ריקגעצויגן דעם אַמעריקאַנער אַמבאַסאַדאַר ה. ווילסאָן פון בערלין, אַלס פראָטעסט קעגן דעם "קריסטאַל־נאַכט"־פּאָגראָם אין נאַוועמבער 1938.

שלמה שאפיר (היסטארישער פאָרשער אויפן געביט פון אמעריקאַנער פאָליטיק און אמעריקאַנער יידנטום) האָט פאַרנאָטירט, אַז ווען רוזוועלט איז געשטאָרבן דעם 12־טן אפריל 1945 האָט קיין שום עטנישע מינדערהייט נישט אזוי געטרזיערט, ווי די יידן נאָכן טויט פון "זייער" פרע־זידענט.

אָבער ווען נאָכן לעגאַלן פעריאָד פון דרייטיק יאָר האָבן זיך אויפגעמאָכט פאָר דער עפנטלעכקייט, די גער היימע אַרכיוון, האָט זיך אַנטפּלעקט אַ גאַנץ אַנדער רווועלט. אן אַנדער פערזענלעכקייט. אמת, נישט קיין סכיזאַפרענישע פיגור, נישט קיין פערזענלעכער אַנטיטע־סכיזאַפרענישע פיגור, נישט קיין פערזענלעכער אַנטיטע־מיט. אַבער ווייט נישט קיין יידן פריינד.

פערוענלעך אַן רעליגיעזע אָדער ראַסיסטישע פאראור־טיילן קעגן יידישע יחידים, וואָס שייך אַבער דעם כלל ישראל, איז רוזוועלט געווען גרייט מקריב צו זיין דעם יידישן קאַלעקטיוו פאַר פּאָליטישע אינטערעסן, אַזוי ווי ער האָט זיי פאַרשטאַנען. ער איז נישט געווען קיין שונא פון יידן, אָבער אין די פּריאָריטעטן פון זיין "מאסטער פּלאַן" פאַר די אינטערעסן פון דער דעמאָקראַטישער וועלט, איז נישט געווען קיין פּלאַץ פּאַר דעם יידישן קאַרועלט, איז נישט געווען קיין פּלאַץ פּאַר דעם יידישן קאַר לעקטיוו. דערפאַר איז ער געווען גלייכגילטיקיט האָט סיגנאַר פון די יידן אַזוי וויט, אַן די גלייכגילטיקייט האָט סיגנאַר ליזירט און איז לאָגיש אויסגעטיטשט געוואָרן דורך די לאַנעיס, אַן אַמעריקע גיט זיי אַ פּרייע האַנט אומצוברענגען נאָט גאַנצע אייראָפּעאישע יידנטום.

די אַפּאָלאָגיסטן פון רוזוועלטן באהויפטן, אַז אין זיין דראַנג אַרויסצופירן אַמעריקע פון איר איזאַלאַציע און אַגיינפירן דאָס אַמעריקאַנער פאַלק אין אַ מלחמה קעגן אַיטלער דייטשלאַנד, האָט רוזוועלט זיך באַמיט צו פאַרטושן די יידן־פּראָגע, בכדי די איזאַלאַציאָניסטן זאָלן אים נישט באַשולדיקן, אַז ער וויל אַריינציען דאָס אַמעריקאַנער פאָלק באַשולדיקן, אַז ער וויל אַריינציען דאָס אַמעריקאַנער פאָלק אין אַ "יידישער" מלחמה קעגן נאַצי־דייטשלאַנד.

פאראן אַ שטיק אמת אין אָזאַ אַרגומענטאַציע. אַמער ריקע איז געווען נייטראַל. די מערזייט פון אַמעריקאַנער ריקע איז געווען קעגן אַרינגעצויגן ווערן אין א מלחמה. פאַלק איז געווען קעגן אַרינגעצויגן ווערן אין א מלחמה. די איזאַלאַציאָניסטן האָבן זיך באַנוצט מיט דעם אַנטי־סענטימענט איז נישט געווען קלענער, ווי דער אַנטי־יידי־מינדערהייט איז געווען טעטיק דער "נאַצי־בונד". אַ פאַקט איז אויך, אַז דער טראַדיציאָנעלער אַנטי־בריטישער סינטימענט איז נישט געווען קלענער, ווי דער אַנטי־יידי־שער סענטימענט. גענוג צו דערמאָנען די אָנגריפן פון טשאַרלס לינדנבערג קעגן "די בריטן, די יידן און דער רוזוועלט אַדמיניסטראַציע".

לאָמיר פארצייכענען אַ פּאָר פּרטים. וואָס שטאָרן אַרױס ווי דערנער אין דעם קראַנץ פון דער רוווועלט־לעגענדע.

אינעם קאָנגרעס האָט מען פאָרגעשלאָגן דעם וואַגנער־ ראָדזשערס ביל צו געבן צייטווייליקן אַזיליום פאָר צוואַנ־ ציק טויזנט יידישע קינדער. דער דאָזיקער קאָנגרעס־פּאָר־ שלאָג איז "געלייגט געוואָרן אויפן אייז" צוליב דער קעג-גערשאָפט פונעם פרעזידענט, אָבער אַ ביסל שפעטער האָט דער פרעזידענט פאָרגעשלאָגן אַריינצולאָזן צענער טויזנ־ טער ענגלישע קינדער.

ווען עס איז אויפגעשווזמען די מעגלעכקייט צו עוואַ־ קואירן די בולגאַרישע יידן און אַנטאָני אידען בעת זיין באַזוך אין וואַשינגטאָן האָט זיך אַרױסגעזאָגט קעגן דעם רעטונגס־פּלאָן, האָט רוזוועלט אָנגענומען די ענגלישע שטעלונג אָן איין איינציק וואָרט לטובת די יידן, וואָס זע־ נען געשטאַנען אין די קאָרידאָרן פון טויט.

פון די דעקלאַסיפיצירטע דאָקומענטן איז צו זען, אַז רוזוועלט איז געווען גענוי אינפאַרמירט וועגן דעם פאַר־נעם פון דער מאָסן־אויסראָטונג פון די יידן און וועגן די שטרויכלונגען און סאַבאָטאָזש אַקטן פון זיין סטייט דע־פאַרטמענט קעגן אַ יעדן פרווו צו ראַטעווען יידישע פּליטים. עס האָט אים אָבער געטויגט, אַז די יידן זאָלן אַנווענדן עס האָט אים אָבער געטויגט, אַז דע יידן זאָלן אַנווענדן זייער פּראָטעסט און כעס קעגן דעם טטייט דעפאַרטמענט און די אַנטיסעמיטן וואָס האָבן דאָרט געוועלטיקט.

די אַפּאַלאגיסטן פון רוזוועלטן געפינען תרוצים פאַר אַ יעדן אַקט פון גלייכגילטיקייט צום יידישן גורל און סאָ-באָטאַזש אַקטן קעגן אַ יעדן פּראו פון אַ רעטונגס־אַקציע.

ווען אין די ראַמען פון דער "עוויאן" קאַנפערענץ האָט אַמעריקע אויף זיך גענומען אַריינצולאון פליטים (יידן אַמעריקע אויף זיך גענומען אַריינצולאון פליטים (יידן און נישט יידן) בלויז אין די ראַמען פון דער נאָרמאַלער דייטש־עסטרייכישע קוואָטע, איז דער תרוץ פון די אָפּאַ־לאגיסטן, אַז ארינלאָזן מער יידישע פליטים וואָלט פאַר־אורזאַכט אַנטיסעמיטיזם אין אַמעריקע. אָזוי, אָז דאָס איז געווען גאָר "לטובת" די אַמעריקאַנער יידן... ווען נאָכן אויסברוך פון דער מלחמה האָט רוזוועלטס אַדמי־ניסטראַציע באָגרענעצט דאָס אַרויסגעבן אימיגראַציע ווי־ניסטראַציע באָגרענעצט דאָס אַרויסגעבן אימיגראַציע ווי־ניסטראַציע באָגרענעצט דיי פּליטים האָבן געקאָנט זיין דיי־איז, אַז צווישן די יידישע פּליטים האָבן געקאָנט זיין דיי־טשע אָגענטן.

ווען עס איז אַנטשטאַנען די מעגלעכקייט צו עוואָקואירן די יידן פון בולגאַריע, רומעניע, אונגאַרן איז דער תרוץ געווען, אַז דאָס וועט פאַרדריסן די אַראַבער.. ווען רוז־ וועלט האָט זיך קעגנגעשטעלט דעם פּראַיעקט צו באָמ־ באַרדירן די גאַז־קאַמערן און אוישווין און די באַן־ליניעס צו די טויט לאַגערן איז דער תרוץ געווען אז די דאָזיקע ציל־פּונקטן געפינען זיך אויסערן ראַדיוס פּון דער ציל־פּונקטן געפינען זיך אויסערן ראַדיוס פּון דער אַמעריקאַנער קריגס־אַויאָציע (צו וויט).

שפעטערע דאָקומענטן האָבן באַוויזן, אַז אַמעריקאַנער באָמבערס זענען געפלויגן אויף דער אוישוויץ ליניע און אַפילו על פּי טעות אַראָפּגעוואָרפן באָמבעס אויף אוישוויץ, האָבן די אָפּאַלאָגיסטן אַ נייעם תרוץ; רוווועלט האָט נישט דערלויבט צו באָמבאַרדירן אוישוויץ, ווויל ער האָט נישט געוואַלט אידענטיפיצירן קיין שום מלחמה אָקט מיט יידישע געוואַלט אידענטיפיצירן קיין שום מלחמה אָקט מיט יידישע אינטערעסן, בכדי די אָנטיסעמיטן אין אַמעריקע זאַלן אים אינטערעסן, בכדי די אָנטיסעמיטן אין אַמעריקע זאַלן אים

# ד״ר מ. פערשמענדים די קליינע "קאַלאַבאָראַטאָרן״ און די גרויסע "יידן־פריינט"

(היסמאָרישע אָפּשאַצונגען)

(1962) אין דעם בוך "אייכמאַן אין דושערוזאַלעם" אין דעם באַהױפּטעט האַננאַ אַרענדט. אַז די יידישע אָנפירער. די יידנראַטן זענען מיט פאַראַנטוואָרטלעך פאַר דעם אומקום פון אייראָפּעאישן יידנטום. די יידישע פירער האָבן גע־ האַרכזאַם סעלעקטירט די קרבנות פאַר די גאַז קאַמערן. האַנגאַ אַרענדט אַרגומענטירט: "דער גאַנצער אמת איז, אַז ווען די יידן וואָלטן נישט געווען אָרגאַניזירט. נישט געהאַט קיין אָנפירערשאַפט, וואָלט געווען אַ כאַאָס און טאַקע אַ סך צרות, אָבער די טאָטאַלע צאָל פון קרבנות וואָלט נישט געווען צווישן פיר און אַ האַלבן און זעקס

דאָס איז מער ווייניקער. די חוט השדרה פון האַנגאַ אַרענדטס געדאַנקען גאַנג. דער טרויעריקער אמת איז אַנער, אַז האַננאַ אַרענדטס "גאַנצער אמת" איז אַ היסטאַ־

אין די אָקופּירטע רוסישע טעריטאַריעס, וווּ עס זענען גישט געווען קיין יידנראַטן. איז די עקסטערמינאַציע פון די יידן געווען אַבסאָלוט טאָטאַל. אָן סעלעקציעס, אַן דעפּאָרטאַציעס. יידן זענען פשוט דערשאָסן געוואָרן מיט מאַשין־געווער אין אָפענע מאַסן קברים. וואָס זיי אַליין האָבן געמחט אויסגראַבן.

ריטשאַרד קראָסמאַן (ענגלישער פּאָליטיקער און שריי־ בער) האָט אין 1962 באַשולדיקט האַננאַ אַרענדט אין אַ דאָפלטן שטאַנדפּונקט. אין איר פילאָסאָפישן בוך: "אָן דהי אָרידזשינס אָף טאָטאַליטעריאַניזם״ באַהױפּטעט האַנגאַ

פויפסט און סטאַלין... נאָר די יידן זענען פאַראַנטוואָרט־ לעד"... איך גלויב, אַז ריטשאַרד קראָסמאַן איז אפשר געווען דער ערשטער פּראָמינענטער שרייבער וואָס האָט אָנגעדייט די פאַראַנטוואָרטלעכקייט פון רוזוועלטן.

אַרענדט, אַז דער טאָטאַליטאַרער טעראָר האָט נישט אי־

בערגעלאָזט דעם יחיד קיין געוויסנהאַפטן אויסוועג: "ווען

איינער שטייט פאַר דער אַלטערנאַטיוו צווישן פאַראַט,

און דורך דעם פאַראַט. מאָרדן זיינע פריינד און אַפילו

זיין ווייב און קינדער, ווען אפילו זעלבסטמאָרד מיינט

מאָרד פון זיין אייגענער משפּחה — ווי קאָן ער דעצי־

דירן? . . . די אַלטערנאַטיוו איז נישט מער צווישן טוב ורע,

צווישן גוטס און שלעכטס, נאָר צווישן מאָרד און מאָרד״.

יידישע פרוי אַרענדט אַרויס איבערמענטשלעכע פאַרשטענ־

דעניש, און גרויסצוגיקייט צו פעטעין, מוסאָליני און אַנדערע קאָלאַבאָראַטאָרן מיט די נאַציס, אָבער די יידישע

לויט ריטשאַרד קראָסמאַן איז אָט אָזאַ דאָפּלטער

קראָסמאַנס הױפּט באַשולדיקונג קעגן האַננאַ אַרענדט

שטאַנדפּונקט אַנטיסעמיטיזם, וואָס שטעקט טיף אינעם

איז: ״די ענגלישע רעגירונג וואָס האָט פאַרשלאָסן און

פּאַרזיגלט די טויערן פון פּאַלעסטינע פאַר יידישע פּלי־

טים און אַזױ אַרום פאַראורטיילט צענדליקער טויזנטער

יידן צו די גאַז־קאַמערן, ווערט אין גאַנצן באַפרייט פון

פאַראַנטוואָרטלעכקייט. אַזױ אױך מיסטער רוזוועלט, דער

אָנפירערשאַפט, די יידנראַטן זענען אַן אויסנאַם.

אונטערבאַוווּסטזיין אויך ביי יידן.

אויפן סמך פון אָט דער פילאָסאָפישער טעזע ווייזט די

דאָ דאַרף מען פאַרנאָטירן, אַז די יידן אין אַמעריקע האָבן באַטראַכט רוזוועלטן אַלס אַ גרויסן יידן פריינד. דאָס איז אויך געווען די מיינונג פון די נישט יידישע אָנ־ הענגער און קעגנער פון רוזוועלטן. די אַנטיסעמיטישע קעגנער פון רוזוועלטן (אין דעם רעפּובליקאַנער לאַגער) האָבן פאַרשריגן דעם ״בוי דיעל״ (רוזוועלטס עקאָנאָמיש־ סאָציאַלער פּלאַן אַרױסצופירן אַמעריקע פון דער טיפער עקאָנאָמישער דעפּרעסיע) אַלס אַ ״דזשו־דיעל״. די אַנטי־ סעמיטן אין דעם דעמאָקראַטישן לאַגער זענען אין דער הינזיכט געווען איינשטימיק מיט די אַנטיסעמיטן פון רעפּובליקאַנער לאַגער, ווייל רחוועלט האָט זיך אַרומגע־ רינגלט מיט אַ גאָר גרויסער צאָל יידישע באַראַטער. הענרי מארגענטוי דער פינאַנס מיניסטער: אויסערהאַלב דעם קאַבינעט זענען זיינע יועצים געווען פעליקס פראַנקפור־ טער, בערנאַרד קאָהען, מאָריס ערנעסט; דער ריכטער בראַנדעס; הערבערט לעהמאן, בערנאַרד באַרוך; סעמויעל ראָזענמאַן (דער מחבר פון די רעדעס, מיט וועלכע דער פרעזידענט האָט באַצױבערט די אַמעריקאַנער מאַסן) און קומענטן, געלט און ווערן נאָך ביו היינט אויסגעהאַלטן דורך געהיימע רעגירונגס־פאנדן. צוליב וועלכן ציל? וועלכן נוצן האָבן זיי געבראַכט? וועלכע וויכטיקע אינ־ פאָרמאַציע האָבן זיי געהאַט. עס זאָל זיך לוינען אָט־דער מכשפה־האַנדל?

דאַרף מען אָננעמען — אַז דער נירענבערגער פּראַ־ צעס קעגן קריגס־פאַרברעכער איז געווען לפנים וועגן?

יאָר נאָכן וואַרשעווער געטאָ־אויפשטאַנד, נאָכן 40 מורא'דיקן חורבן, איז דער וועג פון דער יידישער גע־ שיכטע נאָך אַלץ אויסגעלייגט מיט טראַגישע מייל־

מען קאָן נישט פאַרבייגיין דעם פאַקט, וואָס מדינת ישראל איז אונדזער לייכט־טורעם, וואָס באַלייכט דעם

אָבער אין דעם פעלדזיקן אַרום שלאָגן זיך נאָך אַלץ אָן אונדזערע טרוימערישע שיפן וועגן אַ בעסערער וועלט. און ווינקען...

# מעלבורנער בלעמער

#### ליטעראַריש־געזעלשאָפטלעכע אויסגאַבע

"KADIMAH", 7 Selwyn Street, Elsternwick, Victoria 3185, Australia

: אדרעם פון רעדאקציע

מעלבורן, אויסטראליע

(36) נומער 2

1983 אַפּריל־מאַי

## אונדזער דור – אין דער יידישער געשיכטע

די מייל־שטיינער, וועלכע צייכענען אָפּ יידישע גע־ שיכטע אין אונדוער לעבנס־צייט, זענען דאָטעס.

50 יאָר נאָך היטלערס קומען צו דער מאַכט; 40 יאָר נאָר נאָר געטאָ־אויפשטאַנד; 38 יאָר נאָכן אָנהויב פון נירענבערגער פּראָצעס קעגן די נאַציס (פון וועלכן פיז גירענבערגער פּראָצעס קעגן די נאַציס (פון וועלכן ס׳האָט יויך דערווייל קיינער נישט געלערנט); 37 יאָר נאָכן קעלצער פּאָראָם, וואָס איז געווען דער שטויס יידן זאָלן ווידער פּאַרלאָזן פּוילן.

דאָס זענען דאָטעס נישט פון דער ווייטער פּאָרגאַנ־ גענהייט — נאָר טראַגישע געשעענישן, וועלכע מיר אַליין האָבן מיטגעמאַכט. זיי זענען אַריין אין אונדזער פּסיכיק; אין אונדזער טראַכטן. זיי זענען געוואָרן די פּריזמע דורך וועלכער מיר זעען דעם ארום, די וועלט — די מענטשהייט צווישן וועלכער אונדז קומט אויס צו לעבן.

האָבן די דאַטעס זיך איינגעקריצט בלויז אין אונדזער געמיט. באַווירקט אונדזערע געפילן, געוואָרן די מאָס, מיט וועלכער מיר מעסטן די אויפריכטיקייט און די באַ־ציאונג צו אונדז? איז פון אָט דעם הוראַגאַן די וועלט אַרויס אומבאַשעדיקט? האָט זיך דאָס געוויסן פון דער וועלט אַפילו אויף אַ האָר נישט קיין צאַפּל געטאַן?

מיר האָבן נישט אונטערן האַנט די באַווייזן, כדי די פראַגן צו פאַרענטפערן פּאָזיטיוו. געוויס זענען דאָ צווישן אונדז יידן, וועלכע האַלטן דעם קאָפּ אין זאַמד — ווי דער שטרויס־פויגל — און ווייל זיי זעען קיינעם נישט, מיינען זיי — אַז קיינער זעט זיי נישט.

דערפאַר אָבער זענען דאָ אָן אַ שיער נעגאַטיווע פאַקטן. די יידישע טראַגעדיע האָט זיך אָנגעהויבן אין נאַצי־ דייטשלאַנד.

די אַלטע נאַציס, וועלכע זענען געקומען צו דער נאַצי־פּאַרטיי צוליב קאַריערע; האָס קעגן די זיגער פון דער ערשטער וועלט־מלחמה; צוליב דעם ווערסאַלער טראַק־טאַט; אַרבעטסלאַזיקייט; פּאַליטישע צעקראָכנקייט פון דער וויימאַר־רעפּובליק; אַ ווילן צו פאַרנעמען דאָס אָרט און דעם פאַרמעגן פון ידן אין דייטשלאַנד, און אַ סך אַנדערע דעם פאַרמעגן פון ידן אין דייטשלאַנד, און אַ סך אַנדערע סיבות אויסער אידעאַלאָגישע די אַלטע נאַציס, לאַמיר אַננעמען אַ זענען שוין טויט.

אַ סך געפערלעכער זענען דעריבער די יונגע נאַציס בער די יונגע נאַציס — וועלכע פאַרמערן זיך אין דייטשלאַנד. און וואָס זייער באַציזם ווערט דיקטירט פון אידעאַלאָגישע מאָטיוון; פון נאַציזם ווערט דיקטירט פון אידעאַלאָגישע

גלאָריפּיקאַציע פאַר אַ צייט — ווען מענטשלעך לעבן איז געווען הפקר — און מאָרד — אומבאַשטראַפט.

אן אַ באַדייטנדע צאָל יידן אין דייטשלאַנד — צו פראַקטיצירן זייער ראַסיסטישן שגעון — זענען היינט פראַקטיצירן זייער ראַסיסטישן שגעון — זענען היינט דאַ אין דייטשלאַנד מיליאַנען פרעמדע אַרבעטער, וועלכע מען האָט פאַרבעטן. זיי האָבן זיך איינגעבירגערט און אַצינד וויל מען פון זיי פטור ווערן דורך אָנווארפן אויף זיי אַ מורא: טעראָר; מאָרד; פאַרגוואַלדיקונגען — אויף וועלכע די מאַכט־אָרגאַנען קוקן דורך די פינגער. דער הויפּט־אַנגריף גייט קעגן די טערקן.

דערציילט דער טערקישער זשורנאַליסט גונאַי קאַ-יאָגלו וועגן אַ לאַזונג וועלכע מען טרעפט אויף די ווענט, אין מערב־דייטשלאַנד:

אונדזערע גאַז־קאַמערן וואַרטן אויף די טערקן, היטלער האָט געברענט יידן—מיר וועלן ברענען טערקן— וואָס איז דער אונטערשיד צווישן יידן און טערקן? די יידן זענען געגאנגען... די טערקן וועלן גיין \*).

צווישן די נעגאַטיווע פאַקטן דאַרף מען פאַרצייכענען דעם פאַל קלאַוס באַרביע, דעם ״קצב פון ליאָנס״, וועלכן מ׳האָט אויסגעליפערט קיין פראַנקרייך פון באָליוויע — 39 יאר צו שפּעט.

קינער דערוואַרט נישט, אַז אַ שעף פון געסטאַפּאָ אין אַן אָקופּירטער שטאָט, זאָל זיין אַ שטיקל מענטש. במילא זענען די באַגאַנגענע פאַרברעכנס אַ ״נאָרמאַלע״ דערשיינונג פאַר באַנדיטן, וועלכע זענען אריין אין דינסט פון געסטאפּא.

אָבער דאָס, וואָס מאַכט אויפשוידערן איז דער פאַקט — אַז דער אַמעריקאַנער געהיים־דינסט האָט דעם דאַזיקן — מערדער באַזאָרגט מיט פאַלשע דאָקומענטן און געלט, כדי ער זאָל קאָנען אַנטלויפן און לעבן ווי אַ פרייער מענטש גאַנצע 39 יאַר.

יואַל מען זיך טרייסטן, אַז ער איז דער איינציקער?

עס איז שווער אין דעם צו גלויבן. אין די הונדער־ טער, אויב נישט אין די טויזנטער לעבן נאָך היינט אין אַמעריקע געוועזענע מערדער, נאַצישע קאָלאַבאָראַטאָרן פון אַלע לענדער אין אייראָפּע, וועלכע די נאַציס האָבן אָקופּירט. די דאָזיקע מענטשן האָבן באַקומען שוץ; דאָ־

<sup>\*)</sup> Migration Action, Vol. VI, No. 2, 1982.

די "קדימה" לאַדנט איין די יידישע באַפעלקערונג אַנטיילצונעמען אין

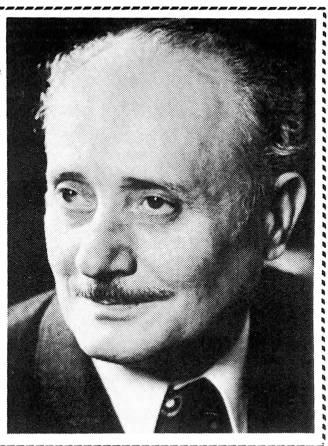
## אַ פייערלעכער קבלת־פּנים

לכבוד דעם גאַסט־רעדנער, דעם יידישן שרייבער פון רומעניע

# וואָלף מאַמבור

די אויפנאַמע קומט פאַר

זונטיק, דעם 8יטן מאַי 1983, 8 אָוונט אין לעאַ פינק־זאַל, ביי געדעקטע טישן. דער גאַסט וועט רעפערירן אויף דער טעמע: אָאַ גרום פון רומעניע״.



## :אינהאַלט

| 1  |   |    |      |     | מ. א. — אונדזער דור — אין דער יידישער געשיכטע                 |
|----|---|----|------|-----|---------------------------------------------------------------|
|    |   |    |      |     | ר"ר מ. פערשמענדיק — די קליינע "קאַלאַבאַראַנמן" און די גרויסע |
| 2  | • | •  | •    | •   | "יידן־פריינמ,                                                 |
| 6  | • | •  | •    | •   | וו. יאַבלאָנפקי — מיט יידן אין וואַרשעווער געטאַ (זכרונות)    |
| 9  | • | •  | •    | •   | צואייגענען דעם חורבן (פראַגמענט)                              |
| 10 | • | שע | זיכו | עש  | ר"ר יצחק קאַנמער — דריי שמאפלען אין דער פעלשונג פון חורבן־ו   |
| 11 | • | •  | •    | •   | י. כג. לעווין — וואַסער און ברוים (דערציילונג)                |
| 14 | • | •  | •    | •   | מגר ברציון פעלדשוה — אַן ענטפער פּראָפעסאָר ק. ג. יונג        |
|    |   |    | נע   | בעי | י. קאַפּע — ווי אַזוי מיר זענען געוואָרן "דאָם אויסגעקלי      |
| 16 | • | •  |      |     | פאלק" פאלק"                                                   |
| 18 | • | •  | •    | •   | מאַרק בעזוכני — דער קלאַם פון 37מן יאָר (דערציילונג)          |
|    |   |    |      |     | רחל בעקער — מיין טאַטנס אויגן                                 |
| 22 | • | •  | •    | •   | כ. פאָפּיאָל — באַמערקונגען וועגן שאַך־שפּיל                  |
|    |   |    |      |     | מעם — פארבייגייענדיק                                          |
|    |   |    |      |     |                                                               |

פרייז פון נומער 1.50\$



\$1.50 פרייז פון נומער

ארויסגעגעבו דורד דער "קדימה" אין מעלבורן, אויסטראַליע